
 

 

Istituto Edith Stein – Edi.S.I. 

    Associazione di Promozione Sociale 
e Associazione Privata di fedeli 

per Formazione   in Scienze umane 
   nella Vita Consacrata e 
     Comunità Educative  

Ecclesiali e Sociali 

Edi.S.I. 

 

 

 

Sede Centrale  Edi.S.I. 

Corso Sardegna  66  int. 18 – 16142 Genova 
tel. 010.81.11.56 (ore 9.00 – 12.00 e 15,00 – 17,00) 

cell. 338.280.76.23  e  338.50.75.610 
e-mail   istedisi@virgilio.it   

 edisi.segreteria@gmail.com 
sito   www.edisi.eu 

 
 

 

 

Lectio divina  
3  -  9   gennaio  2027 

Sussidio per la preghiera personale  
sia in Chiesa che altrove 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edi.S.I.  2

Lectio della domenica   3  gennaio   2027 

 
Quarta Domenica  del Tempo di Avvento   (Anno  B) 
Santissimo nome di Gesù 
Lectio :   2 Libro di Samuele  7,  1  -  5.  8  -  12.  14.  16 
               Luca  1,  26  -  38 
 
 
1) Orazione iniziale  
Dio grande e misericordioso, che tra gli umili poni la tua dimora, concedi alla tua Chiesa la 
fecondità dello Spirito, perché, sull'esempio di Maria, accolga il Verbo della vita e, come madre 
gioiosa, lo consegni all'attesa delle genti. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  2 Libro di Samuele  7,  1  -  5.  8  -  12.  14.  16 
Il re Davide, quando si fu stabilito nella sua casa, e il Signore gli ebbe dato riposo da tutti i suoi 
nemici all'intorno, disse al profeta Natan: «Vedi, io abito in una casa di cedro, mentre l'arca di Dio 
sta sotto i teli di una tenda». Natan rispose al re: «Va', fa' quanto hai in cuor tuo, perché il Signore 
è con te». Ma quella stessa notte fu rivolta a Natan questa parola del Signore: «Va' e di' al mio 
servo Davide: "Così dice il Signore: Forse tu mi costruirai una casa, perché io vi abiti? Io ti ho 
preso dal pascolo, mentre seguivi il gregge, perché tu fossi capo del mio popolo Israele. Sono 
stato con te dovunque sei andato, ho distrutto tutti i tuoi nemici davanti a te e renderò il tuo nome 
grande come quello dei grandi che sono sulla terra. Fisserò un luogo per Israele, mio popolo, e ve 
lo pianterò perché vi abiti e non tremi più e i malfattori non lo opprimano come in passato e come 
dal giorno in cui avevo stabilito dei giudici sul mio popolo Israele. Ti darò riposo da tutti i tuoi 
nemici. Il Signore ti annuncia che farà a te una casa. Quando i tuoi giorni saranno compiuti e tu 
dormirai con i tuoi padri, io susciterò un tuo discendente dopo di te, uscito dalle tue viscere, e 
renderò stabile il suo regno. Io sarò per lui padre ed egli sarà per me figlio.La tua casa e il tuo 
regno saranno saldi per sempre davanti a me, il tuo trono sarà reso stabile per sempre"». 
 
3) Commento 1  su 2 Libro di Samuele  7,  1  -  5.  8  -  12.  14.  16 
● La prima lettura è tratta dal 2° libro di Samuele. Siamo verso l'anno 1000. Il re Davide, dopo aver 
conquistato il conquistabile, dopo aver costruito un regno forte e ricco, si ricorda che Dio, la sua 
arca con le tavole della Legge, dimora sotto una tenda e, preso da sacro ardore, annuncia 
solennemente a Natan di voler costruire un tempio a Dio. Natan ne è felice! Finalmente un tempio 
in cui fare il culto! Ma, e qui apriamo tutti le orecchie, Dio appare in sogno a Natan e gli dice:”Dì al 
mio servo Davide, il Signore farà a te una casa.” non sarà Davide a costruire un tempio a Dio, ma 
Dio lo costruirà a Davide e alla sua discendenza. Non siamo noi a cercare di raggiungere Dio, è 
Dio che prende l'iniziativa, è lui che ci raggiunge, è lui che ci ama fino a diventare il nostro 
sguardo, la nostra fatica, il nostro dolore, il nostro sorriso. 
Dio desidera abitare le nostre solitudini: è lì presente con noi, anche se non lo sentiamo 
emotivamente. L'unica cosa che ci chiede è fargli spazio, accettarlo, sapere che c'è, se non ci 
crediamo, lui sta fuori e bussa. La casa pensata dal re era una casa di mattoni, di pietre, di 
ornamenti preziosi, mentre la casa che Dio avrebbe edificato per Davide è una casa fatta di 
persone, una discendenza “stabile per sempre”. Questa è la promessa in base alla quale Israele 
attende un Messia appartenente alla discendenza di Davide. 
Lo slancio religioso di Davide nasconde un po' di protagonismo, come in tutte le scelte umane. 
Costruendo un tempio per il Signore, celebra anche il prestigio della dinastia: è quasi voler 
catturare Jahveh. Dio non si lascia chiudere in una casa. E' Dio che “suscita un discendente e 
renderà stabile il suo regno. “Io sarò per lui padre ed egli sarà per me figlio”.. l'angelo Gabriele a 
Maria: “Verrà chiamato il Figlio dell'Altissimo”. 
Il tema della casa di Dio, o meglio dello spazio dove Dio può abitare in mezzo agli uomini, percorre 
tutta la Bi bbia: si pensi ad Abramo, all'episodio in cui accoglie nella sua tenda gli angeli di Dio, 
all'arca e all'alleanza lungo il deserto, a Gesù che dichiara conclusa l'adorazione nel tempio di 

                                                 
1  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net -  Carla Sprinzeles  



Edi.S.I.  3

Gerusalemme, perché è la sua persona, che diventa luogo della presenza di Dio, in lui ora lo si 
può incontrare. Tale presenza non è mai afferrabile completamente: Dio non abita i templi fatti da 
mani d'uomo. E' Dio che costruisce la vera casa, il luogo dove abita la vita. 
Se Davide vuole costruire una casa per confinare la presenza di Dio dentro quattro mura, Dio 
costruisce la discendenza a Davide perché egli è capace di dare la vita oltre i tempi e gli spazi, 
perché da nulla e da nessuno Dio può essere contenuto. All'uomo è richiesta una radicale 
disponibilità all'iniziativa divina. 
 

● Siamo giunti alla quarta domenica d'avvento, il Signore si avvicina sempre più a ciascuno di noi. 
La prima lettura tratta dal secondo libro del profeta Samuele ci presenta il re Davide in un 
momento per lui di grande serenità: ha annientato i suoi nemici, abita in una casa di cedro e vuole 
costruire una casa per il Signore, il tempio perché rimanga per sempre più grande di tutti i popoli, 
perché l'"arca" è ancora sotto le tende come quando si era nel deserto. 
La notte il Signore parla al profeta Natan e gli dice di andare dal suo servo per dirgli di continuare il 
suo lavoro, ma la casa che il Signore vuole costruire per Davide non è una casa di pietra ma 
piuttosto un cuore aperto e pronto alla venuta del Cristo. Il Signore gli darà infatti una grande stirpe 
e dalla sua discendenza nascerà un figlio del quale lui, il Signore, gli sarà Padre e chi nascerà sarà 
suo Figlio, che verrà nel mondo per la salvezza di tutti. 
Il tempio sarà poi costruito non da Davide ma da suo figlio Salomone. Il capitolo 7 del secondo 
libro di Samuele è improntato tutto su questa venuta del Messia, l'Emanuele, il Dio con noi nel 
mondo. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo   Luca  1,  26  -  38 
In quel tempo, l'angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della Galilea, chiamata Nàzaret, a 
una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe. La vergine si 
chiamava Maria. Entrando da lei, disse: «Rallègrati, piena di grazia: il Signore è con te». 
A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto come questo. 
L'angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. Ed ecco, concepirai 
un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesù. Sarà grande e verrà chiamato Figlio dell'Altissimo; 
il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre e regnerà per sempre sulla casa di Giacobbe e il 
suo regno non avrà fine». Allora Maria disse all'angelo: «Come avverrà questo, poiché non 
conosco uomo?». Le rispose l'angelo: «Lo Spirito Santo scenderà su di te e la potenza 
dell'Altissimo ti coprirà con la sua ombra. Perciò colui che nascerà sarà santo e sarà chiamato 
Figlio di Dio. Ed ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito anch'essa un figlio 
e questo è il sesto mese per lei, che era detta sterile: nulla è impossibile a Dio». Allora Maria disse: 
«Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola». E l'angelo si allontanò da lei. 
 
5) Riflessione 2  sul Vangelo secondo Luca  1,  26  -  38 
● Cerchiamo di entrare nella mentalità di Dio, che realizza il nostro bene. Spogliamoci del nostro 
senso di onnipotenza, che ci spinge a voler governare la nostra vita e stiamo attenti a non voler 
essere a tutti i costi protagonisti, anche quando non lo siamo. 
Nel brano del Vangelo che abbiamo letto ci viene descritta qual è la casa, il tempio, che Dio 
prepara per tutta l'umanità, nessuno escluso. E' l'utero di Maria di Nazareth. Una ragazza, frutto di 
una stirpe di ebrei, talmente fedeli alla Torah, alla Legge, talmente attenti alla presenza del 
Signore nella loro vita, che di generazione in generazione, hanno trasmesso ai loro figli sempre 
meno negatività. Ognuno di noi ha la sua naturale sete di amore, se non ci rivolgiamo solo a 
cisterne umane, non manchiamo il bersaglio, ossia non pecchiamo. L'ansia d'amore, Maria l'ha 
rivolta sin dall'inizio alla fonte stessa dell'amore. Ma Dio non lo possiamo neanche immaginare, 
manda gli angeli, suoi messaggeri. Il nome Gabriele significa “forza di Dio”. Davide si affida ai suoi 
slanci, Maria percepisce che non è tanto lei a fare un posto a Dio nella propria vita, quanto è il 
Signore che, per mezzo suo, vuol farsi uomo fra gli uomini così da poter trasformare la storia in 
storia della salvezza. Dio le chiedeva di rinunciare al suo modo di amarlo. 

                                                 
2
  Omelia di don Diego Belussi, Counselor e Consigliere Edi.S.I.  - omelie di P. Ermes Ronchi osm - 

www.lachiesa.it - www.qumran2.net   



Edi.S.I.  4

Lei aveva deciso di non sposarsi, dice:”Non conosco uomo”, in modo assoluto. Non dice:”Non 
conosco ancora l'uomo”.Aveva deciso di inserirsi nelle fila delle donne sterili, che nell'Antico 
Testamento, incarnavano la peggiore emarginazione. Forse aveva colto che la donna sterile, 
senza figlio per pensare a lei nella sua vecchiaia, doveva affidarsi a Dio solo. Ed ecco che le viene 
proposto di diventare la madre del Messia, come se avesse sbagliato tutto. Eppure rimane 
decisa:”Non conosco uomo” e non ne conoscerò dice la risposta. Attende tutto da Dio, anche se 
Dio sembra sottrarsi alla sua speranza. Solo allora, quando tutto appare confuso, quando ogni 
logica scompare, viene la risposta del vero Dio:”Lo Spirito stenderà le ali su di te”, modo biblico di 
parlare dello sposalizio. “Sono la serva del Signore”. In aramaico”serva”è la donna fedele sulla 
quale si può contare. Nonostante l'apparente follia della proposta, testimonia la sua fede, dà la sua 
disponibilità e fiducia. Diversamente da noi, esseri umani che, anche se credenti, non ci fidiamo di 
Dio nel concreto del nostro quotidiano e cerchiamo di costruire da soli la nostra felicità; Maria si 
fida: lei rischiava la lapidazione, come la legge infliggeva a tutte le donne incinte fuori dal 
matrimonio, ma lei si fida di Dio, come aveva fatto da sempre. Lei “meditava gli eventi nel suo 
cuore” ossia confrontava ciò che le capitava con la Parola di Dio. Siccome non aveva ereditato né 
la violenza, né la ribellione, né il voler governare la propria vita, potè offrire il suo sì alla strana 
vicenda che le si apriva davanti. Così conobbe le gioie della maternità, di una vita condivisa con un 
uomo e, anche nel più tragico dolore, ha saputo rendersi disponibile alla partecipazione dell'opera 
di Dio a favore dell'umanità. Anche noi siamo “portatori” della vita divina. Il Signore è con noi! 
Lasciamoci rivestire della potenza dell'Altissimo. 
 
● Anche il nostro “sì” può cambiare il mondo; tutti noi possiamo segnare nascite sul libro della vita, 
e tracciare arcobaleni sul calendario della storia. 
Maria è la prima della lunga carovana dell'umanità. E noi che immacolati non siamo, camminiamo 
dietro a lei, nostra prima sorella. 
Porrò inimicizia tra il serpente e la donna. Che potenza! Ostilità tra la donna che ama la vita e il 
serpente che ama il suo contrario. 
Adamo ed Eva la vita l'hanno appena fallita, e Dio, contro ogni evidenza, li chiama solennemente 
nemici del male. 
Stupendo: io sarò ferito e sporcato dal male, ma non sarò mai amico suo! 
E sento ancora: Tu le insidierai il calcagno, ma lei ti schiaccerà la testa. Il serpente, il male ti 
raggiunge da dietro, è un passato che talvolta ritorna e fa molto male, ma è in basso, non arriva al 
cuore dell'uomo, non è davanti a te, non è il tuo orizzonte. 
Adamo ed Eva escono dal paradiso portando con sé un germe di vittoria: schiaccerai la testa del 
serpente. Puoi vincere. 
In noi c'è un pezzettino di Dio luminoso, c'è in noi una stella sufficientemente lontana perché i 
nostri errori non possano mai offuscarla (Ch. Bobin). 
L'angelo Gabriele se ne vola via da Zaccaria, sbattendo le ali sulla sua incredulità, e atterra in un 
paesino assolato e sconosciuto, in una casa qualunque, fra pentole e telai. 
È il vangelo delle prime volte: è la prima volta che Dio si rivolge ad una donna. Che la creatura ha 
l'ultima parola nel dialogo con il cielo. È la prima volta di una parola mai udita: sei piena di grazia! Il 
tuo nome è: amata-per-sempre. 
L'angelo aggiunge: Dio è con te. Parola che avrebbe dovuto mettere in guardia la ragazza, perché 
con quelle parole nella Bibbia Dio convoca ad una avventura ardua come una sfida. 
Maria, avrai un figlio, tuo e di Dio. Gli darai nome Gesù. 
Da ragazza matura e intelligente, Maria obbietta e argomenta, vuole capire: dimmi come avverrà! 
E l'angelo: viene l'infinito nel tuo sangue, la luce che ha generato gli universi si aggrappa al tuo 
seno. Cosa importa il come! 
E tuttavia Gabriele resta lì, a spiegare: evoca lo Spirito come era sulle acque dell'origine, come era 
la sua nube che scendeva nel deserto, e la invita a pensare in grande, più in grande che può. 
Fidati, sarà Dio a trovare il come. 
E se noi siamo qui oggi, se possiamo dirci cristiani è per la fede, la libertà e il coraggio di questa 
ragazzina che ha detto: sono qui, Tu sei il Dio dell'alleanza, e io sarò l'alleata del Dio delle 
alleanze. Dove tu andrai anch'io andrò, il tuo sogno sarà il mio sogno. 
Forse a Maria torna in mente il legame forte tra Ruth e Noemi, o forse è la voce dell'umanità, che 
invece di dare sempre la colpa a qualcuno, prova a dire: sì, io credo al futuro perché tu sei con me. 



Edi.S.I.  5

Tu hai inventato l'arcobaleno come segno d'alleanza con le creature, e io sarò un piccolo 
arcobaleno, di pace e di abbracci. 
Anche il nostro “sì” può cambiare il mondo; tutti noi possiamo segnare nascite sul libro della vita, e 
tracciare arcobaleni sul calendario della storia. 
 
● Inizio del Vangelo di Gesù. Sembra quasi un'annotazione pratica, un semplice titolo esterno al 
racconto. Ma leggiamo meglio: inizio di Vangelo, di una bella, lieta, gioiosa notizia. Ciò che fa 
cominciare e ricominciare a vivere e a progettare è sempre una buona notizia, un presagio di gioia, 
una speranza intravista. 
Inizio del Vangelo che è Gesù. La bella notizia è una persona, un Dio che fiorisce sulla nostra 
terra: «Il tuo nome è: Colui-che fiorisce-sotto-il-sole» (D.M. Turoldo). Ma fioriscono lungo i nostri 
giorni anche altri vangeli, pur se piccoli; altre buone notizie fanno ripartire la vita: la bontà delle 
creature, chi mi vive accanto, i sogni condivisi, la bellezza seminata nel mondo, «la tenerezza che 
trova misteri dove gli altri vedono problemi» (L. Candiani). E se qualcosa di cattivo o doloroso è 
accaduto, buona notizia diventa il perdono, che lava via le ombre dagli angoli oscuri del cuore. 
Viene dopo di me uno più forte di me. Gesù è forte, non perché “onnipotente” ma perché “onni-
amante”; forte al punto di dare la propria vita; più forte perché è l'unico che parla al cuore. E 
chiama tutti a essere “più forti”, come lo sono i profeti, a essere voce che grida, essere gente che 
esprime, con passione, la propria duplice passione per Cristo e per l'uomo, inscindibilmente. La 
passione rende forte la vita. 
Giovanni non dice: verrà un giorno, o sta per venire tra poco, e sarebbe già una cosa grande. Ma 
semplice, diretto, sicuro dice: viene. Giorno per giorno, continuamente, ancora adesso, Dio viene. 
Anche se non lo vedi e non ti accorgi di lui, Dio è in cammino. L'infinito è all'angolo di ogni strada. 
C'è chi sa vedere i cieli riflessi in una goccia di rugiada, Giovanni sa vedere il cammino di Dio, 
pastore di costellazioni, nella polvere delle nostre strade. E ci scuote, ci apre gli occhi, insinua in 
noi il sospetto che qualcosa di determinante stia accadendo, qualcosa di vitale, e rischiamo di 
perderlo: Dio che si incarna, che instancabilmente si fa lievito e sale e luce di questa nostra terra. 
Il Vangelo ci insegna a leggere la storia come grembo di futuro, a non fermarci all'oggi: questo 
mondo porta un altro mondo nel grembo. La presenza del Signore non si è dissolta. Anzi, il mondo 
è più vicino a Dio oggi di ieri. Lo attestano mille segni: la coscienza crescente dei diritti dell'uomo, il 
movimento epocale del femminile, il rispetto e la cura per i disabili, l'amore per madre terra... 
La buona notizia è che la nostra storia è gravida di futuro buono per il mondo, gravida di luce, e 
Dio è sempre più vicino, vicino come il respiro, vicino come il cuore. Tu sei qui, e io accarezzo la 
vita perché profuma di Te. 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Momento di silenzio 
perché la Parola di Dio possa entrare in noi ed illuminare la nostra vita. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  6

7) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione. 
- Per la santa Chiesa, perché sappia animare con la carità evangelica tutti gli sforzi tesi a riunire gli 
uomini in una sola famiglia, preghiamo ?  
- Per tutti i cristiani, perché operando sinceramente per l'unità delle Chiese manifestino la loro 
chiamata ad essere un solo popolo in Cristo, preghiamo ? 
- Per i responsabili delle nazioni, perché pongano alla base del loro impegno civile, il valore 
primario della persona umana che Cristo viene a rivelare, preghiamo ? 
- Per coloro che non credono, perché trovino nella nostra accoglienza fraterna uno stimolo a 
considerare il problema della fede con cuore più aperto e fiducioso, preghiamo ?  
- Per noi qui riuniti nell'imminenza del Natale, perché lo Spirito del Padre ci dia il coraggio di 
compiere le scelte che il Cristo giudice e salvatore attende da ciascuno e da tutta la comunità, 
preghiamo ?  
- Le preghiere che ti innalziamo, o Padre, in unione con Maria, figlia di Sion, affrettino la venuta del 
tuo Figlio tra noi e ci ottengano di vivere questi giorni di attesa come ritorno alle sorgenti della 
nostra speranza. Preghiamo ? 
- Diciamo "sì" al Signore per vera fede o piuttosto il nostro "sì" è condizionato dalle circostanze 
positive o negative della nostra vita? 
- Nel nostro servizio, in famiglia, nella Chiesa, nel sociale, come Davide, ci preoccupiamo più del 
fare grandi cose o piuttosto di trasmettere l'amore attraverso il quale si trova la vera fede? 
- Sappiamo rispettare la natura che Dio ci ha dato così bella per la nostra felicità? 
- La Chiesa è grata al Cristo per averci lasciato la sua "Parola", perché noi così raramente apriamo 
il Vangelo? 
 
 
8) Preghiera : Salmo  88 
Canterò per sempre l'amore del Signore. 
 
Canterò in eterno l'amore del Signore, 
di generazione in generazione 
farò conoscere con la mia bocca la tua fedeltà, 
perché ho detto: «È un amore edificato per sempre; 
nel cielo rendi stabile la tua fedeltà». 
 
«Ho stretto un'alleanza con il mio eletto, 
ho giurato a Davide, mio servo. 
Stabilirò per sempre la tua discendenza, 
di generazione in generazione edificherò il tuo trono». 
 
«Egli mi invocherà: "Tu sei mio padre, 
mio Dio e roccia della mia salvezza". 
Gli conserverò sempre il mio amore, 
la mia alleanza gli sarà fedele». 
 
 
9) Orazione Finale 
Dio onnipotente, che ci hai dato il pegno della redenzione eterna, ascolta la nostra preghiera: 
quanto più si avvicina il grande giorno della nostra salvezza, tanto più cresca il nostro fervore, per 
celebrare degnamente il mistero della nascita del tuo Figlio. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  7

Lectio del lunedì   4   gennaio  2027 

 
Lunedì  della Prima Settimana del Tempo di Natale   (Anno  B) 
Lectio :   1  Lettera di Giovanni  3,  7  -  10 
             Giovanni  1,  35  -  42 
 
 
1) Orazione iniziale  
Dio onnipotente, il Salvatore che è venuto come luce nuova per la redenzione del mondo sorga per 
rinnovare sempre i nostri cuori. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera di Giovanni  3,  7  -  10 
Figlioli, nessuno v'inganni. Chi pratica la giustizia è giusto com'egli [Gesù] è giusto. Chi commette il 
peccato viene dal diavolo, perché da principio il diavolo è peccatore. Per questo si manifestò il 
Figlio di Dio: per distruggere le opere del diavolo. Chiunque è stato generato da Dio non commette 
peccato, perché un germe divino rimane in lui, e non può peccare perché è stato generato da Dio. 
In questo si distinguono i figli di Dio dai figli del diavolo: chi non pratica la giustizia non è da Dio, e 
neppure lo è chi non ama il suo fratello. 
 
3) Commento 3  su 1  Lettera di Giovanni  3,  7  -  10 
● Giovanni indica ai cristiani due mezzi per vincere il peccato. Il primo consiste nell’interiorizzare e 
assimilare la Parola di Dio, presentata come germe divino. Richiamandosi alla parabola del 
seminatore, l’autore sottolinea che solo se l’uomo permette al germe della Parola di rimanere in 
Lui, allora egli veramente è nato da Dio, è diventato figlio di Dio. Giovanni non sembra lasciare in 
questo modo una dottrina morale, con un elenco di vizi da eliminare e di virtù da praticare, ma 
piuttosto una dottrina mistica. Egli, infatti, non dice: “non peccate più, e sarete figli di Dio”, ma 
esattamente il contrario: “siate veramente figli di Dio e non peccherete più”. Nutrito dalla fede in 
Cristo, il vero credente rimane in Lui, vive come Figlio di Dio, vince il peccato e le occasioni di 
male. Il secondo mezzo consiste nel praticare la giustizia amando i fratelli, perché commettere il 
peccato, non rispettare la giustizia, odiare i fratelli sono i segni rivelatori dell’appartenenza al 
mondo diabolico. L’amore per il fratello è, perciò, introdotto non tanto come atto buono da 
compiere di quando in quando, ma come atto costitutivo, indispensabile per essere veramente figli 
di Dio. Papa Francesco nella Misericordiae Vultus (n. 21) definisce in modo efficace il rapporto tra 
la giustizia e la misericordia: «Se Dio si fermasse alla giustizia cesserebbe di essere Dio, sarebbe 
come tutti gli uomini che invocano il rispetto della legge. La giustizia da sola non basta, e 
l’esperienza insegna che appellarsi solo ad essa rischia di distruggerla. Per questo Dio va oltre la 
giustizia con la misericordia e il perdono. Ciò non significa svalutare la giustizia o renderla 
superflua, al contrario. Chi sbaglia dovrà scontare la pena. Solo che questo non è il fine, ma l’inizio 
della conversione, perché si sperimenta la tenerezza e il perdono. Dio non rifiuta la giustizia. Egli la 
ingloba e la supera in un evento superiore dove si sperimenta l’amore, che è a fondamento di una 
vera giustizia. Questa giustizia di Dio è la misericordia concessa a tutti come grazia in forza della 
morte e risurrezione di Gesù». 
 
● Figlioli, nessuno vi seduca. Chi fa la giustizia e giusto, proprio come lui è giusto (1 Gv. 3, 7). 
Sentendo dire che noi siamo giusti "come lui", ci riterremo forse uguali a Dio? Dovete capire bene 
il significato di quel "come". Giovanni aveva detto poco prima: "chi crede in lui si rende puro, così 
come egli è puro". La nostra purezza sarebbe uguale alla purezza di Dio, la nostra giustizia alla 
giustizia di Dio? Chi potrebbe affermare ciò? In realtà non sempre il "come" implica una 
eguaglianza. Poniamo il caso che qualcuno, dopo aver ammirato questa grande basilica, volesse 
costruirne una più piccola e tuttavia proporzionata alle misure di questa, in modo che se la 
lunghezza di questa è doppia della larghezza, anche l'altra rispetti le medesime proporzioni: noi 
potremmo dire che egli ha inteso costruire la seconda basilica come la prima. La prima tuttavia 

                                                 
3  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Patrizia Gasponi  in  www.preg.audio.org  -  Sant’Agostino in  
www.scrutatio.it 



Edi.S.I.  8

misura cento cubiti, mentre la seconda soltanto trenta; questa, nei confronti dell'altra, è dunque 
uguale e disuguale ad un tempo. Vedete allora che il "come" non sempre implica parità ed 
uguaglianza. Eccovi un altro esempio. Notate anche voi quanta differenza passi tra la faccia di un 
uomo e la sua immagine vista nello specchio: una faccia riflessa nell'immagine ed una che 
appartiene al corpo reale, l'immagine che è una realtà di imitazione e il corpo che è una vera 
sostanza. Che dire dunque? In una, come nell'altra, ci stanno gli occhi e così anche gli orecchi. 
Siamo di fronte a due realtà ben diverse ma il "come" viene usato per indicare una somiglianza. 
Anche noi dunque portiamo l'immagine di Dio; non è quella che possiede il Figlio, uguale al Padre, 
e tuttavia se anche noi, secondo la nostra umile proporzione, non fossimo come lui, non si 
potrebbe assolutamente dire che siamo simili a lui. Egli ci rende puri, come lui è puro: ma egli è 
puro fin dall'eternità, noi lo siamo per mezzo della fede. Siamo giusti come è giusto lui: ma egli lo è 
nella immutabilità e perpetuità della sua natura, noi lo siamo attraverso la fede in lui che non 
vediamo, affinché un giorno possiamo vederlo. E quando sarà perfetta la nostra giustizia, allorché 
saremo diventati simili agli angeli, neppure allora questa nostra giustizia sarà uguale alla sua. 
Quanto dunque distiamo da lui, se neppure allora si potrà parlare di uguaglianza? 
 
● Chi commette il peccato, viene dal diavolo, poiché il diavolo pecca fin dall'inizio (1 Gv. 3, 8). 
Questa frase, "viene dal diavolo", sapete che significa che il peccatore imita il diavolo. Nessuno di 
noi è stato fatto dal diavolo; egli non ha generato nessuno; nessuno ha creato; eppure chi imita il 
diavolo, è come se fosse nato da lui, diventa suo figlio imitandolo, anche se non nasce 
propriamente da lui. In che modo sei figlio di Abramo? Forse perché ti ha generato? Così i giudei, 
che erano figli di Abramo, non avendone imitata la fede, sono diventati figli del diavolo: essi sono 
nati da Abramo secondo la carne, ma non ne hanno imitato la fede. Se essi dunque, che da lui 
sono nati, sono stati diseredati per non averlo voluto imitare, tu diventi figlio suo, pur non essendo 
nato da lui, se lo imiti. E se avrai imitato il diavolo nella sua superbia e nella sua empietà contro 
Dio anche se egli non ti ha creato né ti ha generato, sarai figlio del diavolo, appunto perché lo imiti. 
 
● Per questo si è manifestato il Figlio di Dio (1 Gv. 3, 8). Tutti i peccatori dunque, fratelli, sono nati 
dal diavolo, proprio perché peccatori. Adamo fu creato da Dio, ma quando ascoltò il diavolo fu 
come se in quel momento fosse nato dal diavolo; e generò i suoi discendenti tutti uguali a sé. 
Siamo nati con la concupiscenza e, prima ancora di aggiungere i nostri debiti, nasciamo con quella 
condanna. Se nasciamo senza peccato, perché mai corriamo a far battezzare i bambini per 
liberarli dal peccato? Considerate dunque con attenzione, fratelli, queste due natività: quella di 
Adamo e quella di Cristo. Sono due uomini di cui l'uno è uomo soltanto, l'altro è uomo-Dio. Siamo 
peccatori, in quanto discendiamo da colui che è solo uomo, ma veniamo giustificati da colui che è 
uomo-Dio. La prima natività ci consegnò alla morte, questa ci ha innalzati alla vita; la prima porta 
con sé il peccato, la seconda ce ne libera. Cristo-uomo è venuto infatti per distruggere i peccati 
degli uomini. "Per questo si è manifestato il Figlio di Dio", per distruggere le opere del diavolo. 
 
● Affido alla vostra Carità le parti che rimangono da spiegare, perché non voglio esservi di peso. 
Perché ci diciamo peccatori? Ecco la questione che ci interessa e per risolvere la quale ci stiamo 
affaticando. Se uno dice di essere senza peccato è bugiardo. In questa stessa Epistola di Giovanni 
abbiamo trovato queste parole: "Se dicessimo di non aver alcun peccato inganneremmo noi 
stessi". Ricordatele bene queste parole, dette dianzi: "Se dicessimo di non aver alcun peccato, 
inganneremmo noi stessi e la verità non sarebbe in noi" (1 Gv. 1, 8). Ed ecco qui lo stesso 
pensiero, espresso nelle seguenti parole: chi è nato da Dio non pecca: chi fa il peccato non ha 
visto Dio, ne l’ha conosciuto. Chi fa il peccato viene dal diavolo (1 Gv. 3, 8-9). Il peccato non viene 
da Dio. Di nuovo, una questione che ci turba. Come è possibile che, essendo nati da Dio, ci 
confessiamo peccatori? Dovremmo dire che non siamo nati da Dio? Che cosa allora producono i 
Sacramenti nei bambini? Giovanni non ci ha forse detto che "chi nasce da Dio, non pecca"? Ma in 
altra occasione egli ci ha ammonito: "Se dicessimo di non aver alcun peccato, inganneremmo noi 
stessi e la verità non sarebbe in noi". La questione è grave e difficile. Richiamo l'attenzione della 
vostra Carità, perché v'impegniate a risolverla. La discuteremo domani nel nome del Signore e 
secondo i lumi che egli ci darà. 
 



Edi.S.I.  9

● Questo è il nostro problema non piccolo: come conciliare due dichiarazioni contenute nella 
nostra Epistola. La prima è: "Chi è nato da Dio, non pecca" (1 Gv. 3, 9); la seconda, precedente a 
questa: "Se dicessimo di non aver alcun peccato, inganneremmo noi stessi e la verità non sarebbe 
in noi" (1 Gv. 1, 8). Che farà chi si sente coartato da queste due affermazioni della stessa 
Epistola? Se si confesserà peccatore, deve temere che gli si dica: è segno che non sei nato da 
Dio, perché sta scritto: "Chi è nato da Dio, non pecca". Se si dichiara giusto e senza peccato, 
viene colpito dall'altra frase della stessa Epistola: "Se dicessimo di non aver alcun peccato, 
inganneremmo noi stessi e la verità non sarebbe in noi". Posto in questa alternativa egli non sa 
che dire, ammettere o confessare. E' pericoloso ed anche falso dichiararsi senza peccato. 
"Inganneremmo noi stessi — dice l'Epistola — e la verità non sarebbe in noi, se dicessimo di non 
aver alcun peccato". Volesse il cielo che di peccati tu non ne avessi, e che potessi confessarlo! 
Saresti nella verità e, dicendo ciò che è vero, non commetteresti la più piccola iniquità! Ma appunto 
fai male a dire che non hai peccati, perché dici una menzogna: "Se dicessimo di non aver alcun 
peccato, la verità non sarebbe in noi". Il testo non dice: "non abbiamo avuto" peccati, per non farci 
credere che parli solo della nostra vita passata. Si potrebbe infatti pensare che questa persona 
abbia commesso peccati, ma da quando è nata da Dio, non ne ha più commessi. Se le cose 
stessero così, sarebbe eliminato ogni problema. Potremmo dire: siamo stati peccatori, ma ora 
siamo stati giustificati; abbiamo avuto il peccato, ma ora non più. Giovanni non si è espresso in 
questi termini. Che cosa ha detto? "Se dicessimo che non abbiamo alcun peccato, inganneremmo 
noi stessi e la verità non sarebbe in noi". Un poco più oltre afferma: "Chi è nato da Dio non pecca". 
Giovanni stesso, non si può dubitarlo, era nato da Dio. Se si dicesse che non era nato da Dio colui 
che posò il suo capo sul petto del Signore, chi mai potrà attendersi quel rinnovamento interiore di 
se stesso, che neppure riuscì a meritare chi posò il suo capo sul petto del Signore? E' mai 
possibile che il Signore non abbia rigenerato, per mezzo dello Spirito Santo, solo colui che più 
degli altri amava (Gv. 13, 23)? 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Giovanni  1,  35  -  42 
In quel tempo, Giovanni stava con due dei suoi discepoli e, fissando lo sguardo su Gesù che 
passava, disse: "Ecco l'agnello di Dio!". E i suoi due discepoli, sentendolo parlare così, seguirono 
Gesù. Gesù allora si voltò e, osservando che essi lo seguivano, disse loro: "Che cosa cercate?". 
Gli risposero: "Rabbì - che, tradotto, significa maestro -, dove dimori?". Disse loro: "Venite e 
vedrete". Andarono dunque e videro dove egli dimorava e quel giorno rimasero con lui; erano circa 
le quattro del pomeriggio. Uno dei due che avevano udito le parole di Giovanni e lo avevano 
seguito, era Andrea, fratello di Simon Pietro. Egli incontrò per primo suo fratello Simone e gli disse: 
"Abbiamo trovato il Messia" - che si traduce Cristo - e lo condusse da Gesù. Fissando lo sguardo 
su di lui, Gesù disse: "Tu sei Simone, il figlio di Giovanni; sarai chiamato Cefa" - che significa 
Pietro. 
 
5) Riflessione 4  sul Vangelo secondo Giovanni  1,  35  -  42 
● Chi legge il vangelo di Giovanni rimane colpito fin dall'inizio dal mistero della persona di Gesù e 
della sua grande umanità, che colma e soddisfa le aspirazioni fondamentali dell'uomo. Gesù, come 
ogni uomo, è conoscibile soprattutto dalle relazioni che si instaurano con lui e dal rapporto che egli 
ha con la singola persona. 
Il brano di oggi mette in luce il rapporto tra Gesù e i primi discepoli. Il testo presenta il fatto storico 
della loro chiamata e il messaggio teologico sulla fede che porta a seguire Gesù. 
Giovanni vuole offrire ai suoi lettori i tratti caratteristici dell'essere discepolo, cioè la fede come 
esperienza vissuta nell'incontro e nell'adesione alla persona del Cristo. Gesù è il Rivelatore che il 
discepolo accoglie nella fede (cfr Gv 1,12; 20,29-31). 
Il Battista vede Gesù che cammina e, penetrando nell'intimo del cuore del Signore, lo indica ai 
suoi. La sua missione di precursore sta ormai per finire. Quando arriva lo sposo, l'amico delle 
sposo si deve ritirare (cfr Gv 3,29-30). Il passaggio di Gesù indica al Battista che per lui è arrivata 
l'ora di fermarsi per lasciare il posto al Cristo. 

                                                 
4  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron – padre Paul Devreux  - don Luigi Maria 
Epicoco  in www.fededuepuntozero.com   



Edi.S.I.  10

I due discepoli del Battista diventano discepoli di Gesù e si assumono anch'essi il compito di 
rendergli testimonianza, camminando dietro a lui. Essi rappresentano il passaggio dall'epoca 
dell'Antico Testamento, che ha il suo vertice e compimento nel Battista, al Nuovo Testamento, 
dove il regno di Dio arriva con Gesù. 
Le prime parole che Gesù pronuncia nel vangelo di Giovanni sono la prima e fondamentale 
domanda che è rivolta ad ogni uomo che intenda seguire il Cristo: "Che cercate?" (v.38; cfr 18,4; 
20,15). Sono un invito per il discepolo a chiarire a se stesso che cosa cerca realmente nella vita. 
Con questa semplice domanda, Gesù scava nel cuore degli uomini, fa appello ai loro profondi 
desideri e fa emergere i loro pensieri più veri. Gesù bisogna cercarlo, perché egli si concede solo a 
chi lo cerca impegnando tutto se stesso. 
Il venire a Gesù, il vedere dove sta per rimanere con lui sono espressioni che contengono l'invito a 
fare una diretta esperienza personale con lui e descrivono un vero cammino di fede. E' essenziale 
sapere dove Gesù "vive", perché là dove Gesù è a casa sua, anche il discepolo troverà la propria 
dimora. Il "luogo" dove sta Gesù è il Padre (cfr Gv 1,18; 12,45; 14,3-9; 17,6-11). 
Anche il discepolo deve collocarsi a partire da questo luogo (cfr Gv 12,26); deve "dimorare" presso 
Gesù. L'uso del verbo "dimorare" nel vangelo di Giovanni indica la condizione essenziale per 
entrare gradualmente nel mistero di Cristo. L'incontro dei primi discepoli con Gesù è decisivo e 
avvia una presenza durevole, indicata dall'ora decima, che è "l'ora perfetta della storia del mondo" 
(cfr Filone, Vita di Mosè 1,96), l'ora del compimento, in cui si conclude la ricerca dei discepoli: 
l'incontro con Gesù. 
I discepoli ora seguono Gesù non per impulso di altri, ma perché affascinati da un'esperienza 
personale. Da questo momento, essi incominciano a chiamare altri a seguirlo. Il loro annuncio è la 
comunicazione di una certezza: Gesù è il Messia. Ogni chiamata riproduce sempre il loro itinerario 
spirituale di vita: annuncio, conoscenza ed esperienza diretta di Gesù. Così Andrea si fa guida del 
fratello Simone verso Gesù. Egli, prima testimonia la sua fede, comunicando l'esperienza avuta 
con il Messia, poi stimola il fratello a vivere in prima persona l'esperienza che lui ha vissuto. 
Lo sguardo con cui il Maestro accoglie Simone è così profondo che basta a capovolgerne la vita. 
Simone riceve il nome di Pietro dalla "Pietra spirituale" che è Cristo (cfr 1Cor 10,4). 
 
● Il giorno dopo Giovanni stava ancora là con due dei suoi discepoli e, fissando lo sguardo su 
Gesù che passava, disse: «Ecco l'agnello di Dio!». 
Il giorno prima Giovanni aveva visto Gesù venire verso di lui e aveva detto ai discepoli che si 
trattava del figlio di Dio, venuto a togliere il peccato del mondo e a battezzare in Spirito Santo. Ha 
detto cose importantissime, eppure nessuno si è mosso. Solo il giorno dopo due discepoli si 
decidono e provano a conoscere Gesù. 
Per conoscere Gesù, non basta avere qualche idea su di lui. Tutti sanno chi è Gesù; ma 
conoscerlo è un'altra cosa. Ci vuole un incontro. 
 
● “Due discepoli, sentendolo parlare così, seguirono Gesù. Gesù allora si voltò e, osservando che 
essi lo seguivano, disse loro: «Che cosa cercate?». 
I discepoli seguendolo, manifestano concretamente il desiderio di conoscerlo, e Gesù questo 
aspetta, perché rispetta la nostra libertà, ma quando vede che qualcuno veramente desidera 
incontrarlo è disponibilissimo, tant'è vero che prende subito l'iniziativa voltandosi e rompendo il 
ghiaccio. Domando loro: “Che cosa cercate?” 
Domanda interessante anche per me. Cosa cerco? 
 
● “Gli risposero: «Rabbì - che, tradotto, significa Maestro -, dove dimori?». 
Che è come dire: “Abbiamo voglia di conoscerti, perché il nostro maestro, Giovanni Battista, ci ha 
detto grandi cose su di te?”. Di fatto sono poi rimasti con Gesù. 
Ma proviamo a metterci nei panni di Gesù: cosa direi a qualcuno che mi fa questa richiesta? E 
un'altra domanda: Me la sentirei di fare da guida ad un gruppo di discepoli notte e giorno per anni? 
A me bastano queste due domande per cominciare a capire la distanza che c'è tra me e Gesù. E' 
bene fare questa contemplazione, proprio per conoscerlo sempre meglio. 
 
● “Disse loro: «Venite e vedrete». Andarono dunque e videro dove egli dimorava e quel giorno 
rimasero con lui; erano circa le quattro del pomeriggio”. 



Edi.S.I.  11

Mi stupisce questo dettaglio: dopo circa cinquant'anni, l'evangelista si ricorda che erano circa le 
quattro del pomeriggio, che è come dire che per lui è stato un momento decisivo, che ha cambiato 
la sua vita, la sua storia e la sua identità. Cosa gli ha raccontato Gesù? 
 
● “Uno dei due che avevano udito le parole di Giovanni e lo avevano seguito, era Andrea, fratello 
di Simon Pietro. Egli incontrò per primo suo fratello Simone e gli disse: «Abbiamo trovato il 
Messia» - che si traduce Cristo - e lo condusse da Gesù”. 
Da questa reazione capiamo che Gesù ha detto qualcosa che li ha convinti del fatto che era il 
Messia. Purtroppo, quando capiscono questo, subito scatta in loro un preconcetto: quello di 
associare il messia al grande Davide, re potente e forte, che ha reso indipendente Israele. Gesù 
soffrirà molto per questo preconcetto dei discepoli e della gente. 
L'unica cosa che c'è di autentico in questa reazione di Andrea è l'entusiasmo, tipico di chi ha 
incontrato il Signore. E' una cosa molto bella, ma per arrivarci ci sono volute tre cose. 
Primo la testimonianza di Giovanni Battista, secondo il fatto che Andrea si è mosso, manifestando 
così il desiderio d'incontrare Gesù, terzo il fatto che, vedendo questa volontà d'incontrarlo, Gesù si 
è voltato e gli viene incontro. 
Tre cose fondamentali. Se io lo voglio incontrare lo devo manifestare e se desidero che altri lo 
incontrino, devo solo testimoniare la mia esperienza. 
 
● “Fissando lo sguardo su di lui, Gesù disse: «Tu sei Simone, il figlio di Giovanni; sarai chiamato 
Cefa» - che significa Pietro”. 
Questo è un altro segno di autenticità: l'incontro con il Signore ti cambia la vita, come a Simone a 
cambiato il nome. 
 
● “Il giorno seguente, Giovanni era di nuovo là con due dei suoi discepoli; e fissando lo sguardo su 
Gesù, che passava, disse: «Ecco l'Agnello di Dio!»”. Quando qualcuno chiede che cos’è 
l’evangelizzazione dovrebbe rileggersi il Vangelo di oggi. L’evangelizzazione è lo sguardo che 
Giovanni Battista ha su Cristo. Egli lo fissa in un modo tale che ci dice il Vangelo: “I suoi due 
discepoli, avendolo udito parlare, seguirono Gesù”. Gli occhi e la parola del Battista sono talmente 
appassionati, pieni di Gesù, che il semplice contatto con quello sguardo e quelle parole di Giovanni 
spingono alcuni suoi discepoli a seguire Cristo. Mi domando spesso se la gente trova in noi un 
modo appassionato di guardare la vita oppure trova fuoco incandescente nelle nostre parole. Mi 
domando spesso se si sente davvero che i primi a credere a ciò che diciamo siamo noi, e non 
siamo semplici ripetitori di cose giuste. Il successo del Battista non era in ciò che diceva, ma nel 
modo vero con cui lo comunicava. L’evangelizzazione è sempre e innanzitutto una questione di 
credibilità e verità che traspare da chi annuncia. Ma a questa sequela che nasce dalle parole del 
Battista, Gesù risponde con una domanda che non lascia spazio a fraintendimenti: “Gesù, 
voltatosi, e osservando che lo seguivano, domandò loro: «Che cercate?»”. In fin dei conti è questa 
la vera domanda che dobbiamo farci: che stiamo cercando veramente? Che stiamo cercando da 
Lui? Che stiamo cercando dalla vita stessa? Che stiamo cercando nelle nostre domande e 
inquietudini? Che stiamo cercando quando ci innamoriamo di qualcuno? Che stiamo cercando 
quando ci impediamo di vivere davvero? Che stiamo cercando nel peccato? Che stiamo 
cercando? Incontrare Cristo significa innanzitutto incontrare questa domanda. I discepoli iniziano la 
loro esperienza di discepoli ed amicizia quando si lasciano mettere in crisi da questa domanda e 
quando accolgono la risposta non come una qualunque spiegazione ma come un invito a 
un’esperienza concreta: “Venite e vedrete”. 
_____________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  12

6) Per un confronto personale 
- Per i cristiani che nel battesimo hanno ricevuto il potere di diventare figli di Dio, perché annuncino 
a tutto il mondo la buona notizia che Gesù è il messia. Preghiamo ? 
- Per i pastori delle Chiese che hanno il mandato di indicare agli uomini e portare a tutti la 
salvezza, perché vivano con umiltà e gioia il loro servizio. Preghiamo ? 
- Per chi ha scelto, secondo la propria vocazione, di mettersi alla sequela del Cristo, perché doni 
totalmente la sua vita alla causa del vangelo. Preghiamo ? 
- Per quanti sono alla ricerca del senso della vita, perché trovino nella Parola di Dio e nell'esempio 
dei santi la piena risposta alle loro aspirazioni. Preghiamo ? 
- Per noi riuniti attorno al Cristo, perché l'eucaristia che celebriamo diventi la fonte della nostra 
missione in questo giorno. Preghiamo ? 
- Per quanti, in occasione del Natale, si sono accostati ai sacramenti. ? 
- Perché continui nelle famiglie il clima di gioia di questi giorni. ? 
- Signore onnipotente, che nel tuo grande amore per noi hai voluto donarci il tuo Figlio, fa' che la 
nostra vita sia la migliore testimonianza che il Cristo vive e abita in mezzo a noi ? 
 
 
7) Preghiera finale : Salmo  97 
Tutta la terra ha veduto la salvezza del Signore. 
 
Cantate al Signore un canto nuovo, 
perché ha compiuto meraviglie. 
Gli ha dato vittoria la sua destra 
e il suo braccio santo. 
 
Risuoni il mare e quanto racchiude, 
il mondo e i suoi abitanti. 
I fiumi battano le mani, 
esultino insieme le montagne. 
 
Davanti al Signore che viene a giudicare la terra: 
giudicherà il mondo con giustizia 
e i popoli con rettitudine. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  13

Lectio del martedì  5   gennaio  2027 

 
Martedì  della Prima Settimana del Tempo di Natale   (Anno  B) 
Lectio:  Libro dei Numeri  21,  4  -  9 
             Giovanni  1,  43  -  51 
 
 
1) Preghiera  
O Padre, che nella nascita del tuo Figlio unigenito hai dato mirabile principio alla redenzione del 
tuo popolo, rafforza la nostra fede, perché, guidati da Cristo, giungiamo al premio della gloria 
promessa. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera di Giovanni  3,  11  -  21 
Figlioli, questo è il messaggio che avete udito da principio: che ci amiamo gli uni gli altri. Non come 
Caino, che era dal Maligno e uccise suo fratello. E per quale motivo l'uccise? Perché le sue opere 
erano malvagie, mentre quelle di suo fratello erano giuste. Non meravigliatevi, fratelli, se il mondo 
vi odia. Noi sappiamo che siamo passati dalla morte alla vita, perché amiamo i fratelli. Chi non 
ama rimane nella morte. Chiunque odia il proprio fratello è omicida, e voi sapete che nessun 
omicida ha più la vita eterna che dimora in lui. In questo abbiamo conosciuto l'amore, nel fatto che 
egli ha dato la sua vita per noi; quindi anche noi dobbiamo dare la vita per i fratelli. Ma se uno ha 
ricchezze di questo mondo e, vedendo il suo fratello in necessità, gli chiude il proprio cuore, come 
rimane in lui l'amore di Dio? Figlioli, non amiamo a parole né con la lingua, ma con i fatti e nella 
verità. In questo conosceremo che siamo dalla verità e davanti a lui rassicureremo il nostro cuore, 
qualunque cosa esso ci rimproveri. Dio è più grande del nostro cuore e conosce ogni cosa. 
Carissimi, se il nostro cuore non ci rimprovera nulla, abbiamo fiducia in Dio. 
 
3) Commento 5  su 1  Lettera di Giovanni  3,  11  -  21 
● Il tema del brano è ben delineato nella dichiarazione iniziale: «questo è il messaggio che avete 
udito da principio: che ci amiamo gli uni gli altri». L’intera esistenza cristiana consiste nella 
chiamata dei discepoli di Cristo ad amarsi vicendevolmente come li ha amati il loro Maestro e 
Signore, fino al dono assoluto della vita. È il comandamento nuovo, la parola costitutiva. In questa 
dichiarazione programmatica il messaggio di Giovanni giunge al suo vertice e, insieme, al 
massimo di semplicità e di concentrazione: amare o non amare equivale a essere cristiano o non 
cristiano, a vita o morte, a salvezza o a dannazione. All’amore vissuto e insegnato da Gesù, 
Giovanni contrappone la figura di Caino, che era del Maligno e uccise il fratello. Questa brutale 
uccisione, unico episodio dell’Antico Testamento riportato nella Lettera, evidenzia la drammatica 
sorgente del peccato: l’invidia, il rifiuto di donare la propria vita all’altro, fino a giungere all’odio 
profondo e all’omicidio. Sulla scia di questo scontro primordiale tra fratelli, che segna la storia 
dell’umanità e che purtroppo si riscontra nella cronaca di ogni giorno, viene collocata l’ostilità 
subita dai credenti da parte di chi, soggiogato dal Maligno, è costruttore di una cultura di morte. 
«Non meravigliatevi, fratelli, se il mondo vi odia», spiega l’apostolo. In un mondo ingiusto, i giusti 
sono destinati a soffrire. Così è accaduto a Gesù, e così accade ai suoi seguaci. Ma se è vero che 
i cristiani subiscono l’odio di chi segue il Maligno, è anche vero che grazie alla loro esperienza di 
amore fraterno annunciano e testimoniano che una vita nuova è possibile. «Noi sappiamo che 
siamo passati dalla morte alla vita, perché amiamo i fratelli». Chi non ama rimane nella morte. Se i 
cristiani non amano i fratelli, restano nelle tenebre e sono preda della morte; al contrario, amando, 
mostrano di essere viventi in Cristo, vivi della vita di Dio seminata nei loro cuori. All’odio omicida di 
Caino si contrappone infatti l’amore di Cristo, che dona la vita per tutti: «In questo abbiamo 
conosciuto l’amore, nel fatto che egli ha dato la sua vita per noi; quindi anche noi dobbiamo dare la 
vita per i fratelli». E per togliere ogni illusione a quanti pensano di essere disponibili al martirio 
senza vivere l’amore concreto e quotidiano, Giovanni fa subito un esempio: la condivisione con il 
fratello bisognoso. L’amore che si nutre di astrattezze, che reprime la compassione e la solidarietà, 

                                                 
5  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  - Patrizia Gasponi  in www.preg.audio.org  -  
www.paolaserra94.blogspot.com 



Edi.S.I.  14

che non si traduce nei fatti, è pura ipocrisia. E chi, di fronte alla sorella o al fratello bisognosi di 
cibo e vestiti, si accontenta di belle parole, ha una fede sterile, morta, dice Giacomo nella sua 
Lettera (Gc 2,15-16). L’autore sa bene che gli uomini spesso sono egoisti e lontani dall’esempio 
offerto da Gesù: la consapevolezza di tale distanza dal Maestro può innescare in loro un lacerante 
dissidio interiore. Giovanni apre allora alla speranza ed esorta i cristiani a confidare nella bontà, 
nella misericordia divina: Dio è più grande del nostro cuore, conosce ogni cosa e non ci tratta 
secondo le nostre colpe. 
 

●  Questa lettera di San Giovanni Apostolo tratta un tema molto grande: L'AMORE PER DIO E 
PER I NOSTRI FRATELLI… Giovanni ci esorta a guardare l'immensità dell'amore di Gesù, amore 
che l'ha spinto a dare per noi la sua vita... Se solo ci soffermassimo a pensare come eravamo 
prima... alla nostra condizione di schiavi, alle nostre tenebre, al nostro vagare senza una meta, 
senza speranza... forse capiremmo meglio cosa significa essere amati, forse capiremmo cosa 
significa amare... Dio ha mandato Suo Figlio per aiutarci a diventare anche noi suoi figli e fratelli di 
Gesù. Per amare come Dio ci ha amato è necessario decidersi ad abbandonare il peccato ed 
accettare di seguire Gesù, che è Via, Verità e Vita. Solo dopo che ci saremo messi alla sua scuola, 
dopo aver fatto molti esercizi, riusciremo ad amare i fratelli in modo quasi automatico. 
La domanda che si dovrebbe porre ogni buon cristiano è: ma dove sto guardando? Qual'è il fine di 
tutto ciò che faccio? Dio o il mio io?... Se ci sforziamo ad elevare il nostro sguardo verso Dio, 
evitando di guardare noi stessi, evitando di attaccarci troppo ai nostri schemi, alle nostre abitudini, 
se eviteremo di fare le cose soprattutto per apparire bravi e buoni senza esserlo veramente... se 
eviteremo di aprire la bocca a sproposito, di giudicare, di calunniare... acquisteremo sempre più la 
dignità di figli, e il Padre ci accoglierà nella sua casa per l'eternità. 
Mostrare che siamo veri figli di Dio non è scontato... Non è essere iscritti sul registro dei battesimi 
che ci rende automaticamente eredi di Cristo... ma è con un'amore simile al suo che mostriamo di 
appartenere alla sua famiglia. I figli di Dio si possono riconoscere anche dal modo di parlare, 
perchè quello che esce dalla bocca mostra ciò che si ha nel cuore. Sembra facile amare, ma non è 
così... Quanti “Caino” ci sono, purtroppo, anche tra i cristiani? Quanti falsi fratelli hanno paura della 
luce e cercano in tutti i modi di sopprimerla? 
San Giovanni con le parole: “E per quale motivo l’uccise?”... è come se interrogasse ognuno di noi 
per sapere se abbiamo realmente compreso il motivo di tanta malvagità. Lo abbiamo capito?... 
Forse no. Come ci comportiamo infatti con chi, con le parole o con i comportamenti, è per noi un 
rimprovero? Alla faccia dell'amore vicendevole!!! Questa in italiano si chiama INVIDIA... Brutta 
bestia!!! Dove c'è l'invidia non può esserci amore fraterno... Succede così che chi prova ad 
emanare un po' di luce di Cristo diventa insopportabile, e lo si vorrebbe spazzare via... Ma Dio 
legge nel cuore di ognuno e sa molto bene quello che vi frulla dentro; possiamo anche nascondere 
al mondo i nostri reali sentimenti, ma nasconderli a Dio mi sa che è impossibile... Diventare figli di 
Dio significa diventare umili, significa svuotare il nostro cuore dalla sporcizia per riempirlo con 
qualcosa di altro genere... significa essere attenti alle necessità materiali e spirituali dei nostri 
fratelli e soccorrerli secondo le nostre possibilità. Se invece non vogliamo avere grane, se 
vogliamo ad ogni costo conservare la nostra tranquillità... evitiamo almeno di dire: "Io ho fede in 
Dio"... La cosa triste è vedere che nelle nostre comunità ci sono tanti cristiani, ma pochi buoni 
cristiani. 
Giovanni nel suo vangelo ci dice poi una cosa molto importante, vale a dire che non ci dobbiamo 
stupire se il mondo ci odia: "Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi ha odiato me. Se foste 
del mondo, il mondo amerebbe ciò che è suo; poiché invece non siete del mondo, ma io vi ho 
scelti dal mondo, per questo il mondo vi odia" ( Gv 15 , 18-19). 
Allora, quando questo succede, conideriamolo un privilegio riservato ai figli di Dio. Chi è figlio di 
Dio non appartiene a questo mondo... infatti è stato separato dal mondo per il tempo e per 
l'eternità. 
Gesù mio, aumenta la mia fede... io so che l'amore che hai fatto nascere in me è ancora molto 
imperfetto... ma, ti prego, aiutami a farlo crescere con la Tua Parola, con la Tua amicizia, con il 
Tuo amore... non permettere che le tenebre possano soffocarlo. 
 ______________________________________________________________________________ 
 
 



Edi.S.I.  15

4) Lettura :  Vangelo secondo  Giovanni  1,  43  -  51 
In quel tempo, Gesù volle partire per la Galilea; trovò Filippo e gli disse: «Seguimi!». Filippo era di 
Betsàida, la città di Andrea e di Pietro. Filippo trovò Natanaèle e gli disse: «Abbiamo trovato colui 
del quale hanno scritto Mosè, nella Legge, e i Profeti: Gesù, il figlio di Giuseppe, di Nàzaret». 
Natanaèle gli disse: «Da Nàzaret può venire qualcosa di buono?». Filippo gli rispose: «Vieni e 
vedi». Gesù intanto, visto Natanaèle che gli veniva incontro, disse di lui: «Ecco davvero un Israelita 
in cui non c'è falsità». Natanaèle gli domandò: «Come mi conosci?». Gli rispose Gesù: «Prima che 
Filippo ti chiamasse, io ti ho visto quando eri sotto l'albero di fichi». Gli replicò Natanaèle: «Rabbì, 
tu sei il Figlio di Dio, tu sei il re d'Israele!». Gli rispose Gesù: «Perché ti ho detto che ti avevo visto 
sotto l'albero di fichi, tu credi? Vedrai cose più grandi di queste!». Poi gli disse: «In verità, in verità 
io vi dico: vedrete il cielo aperto e gli angeli di Dio salire e scendere sopra il Figlio dell'uomo». 
 
5) Commento 6  sul Vangelo secondo Giovanni  1,  43  -  51 
● Che movimento dinamico il primo capitolo del vangelo di Giovanni. Che contagio vocazionale! E’ 
proprio vero che le vocazioni arrivano a grappoli. Ieri i primi due discepoli che seguono 
l’indicazione di Giovanni Battista, poi Andrea che chiama Simone; oggi Filippo che chiama 
Natanaele. Tutto è in movimento. E’ partito il big bang della nuova creazione. La luce si è fatta 
immagine, la Parola si è fatta carne, Dio si è fatto uomo. E’ ripartito tutto. Ora siamo come avvolti 
da un turbine che ci spinge a lasciare tutto e a seguirlo. Anche nel Vangelo di oggi risuona il "vieni 
e vedi". Attenti non il vedi e vieni come fa oggi la pubblicità che crea prima il bisogno e poi ti 
condiziona a seguirlo. No Gesù non si svende in questo modo. Gesù molto più seriamente ti dice: 
vieni, cioè fidati! Poi vedrai… La fiducia non parte da un vedere ma da un sentire profondo. Per 
questo che Natanaele in prima battuta fa cilecca; è ancora figlio del provare per credere. Il messia 
non può venire da Nazaret. Non è scritto da nessuna parte. No, con Gesù non funziona così! Gesù 
non si studia a tavolino, a Gesù non si pongono condizioni. Ti devi fidare. Solo la fiducia ti darà 
quello che cerchi, altrimenti continuerai a cercarlo all’infinito senza trovarlo. 
 
● Come si incontra Cristo? Sembra che il Vangelo di oggi risponda a questa domanda. Cristo lo si 
incontra attraverso un intreccio di relazioni che in un modo diretto o indiretto alla fine ci portano 
fino a Lui: “Il giorno seguente, Gesù volle partire per la Galilea; trovò Filippo, e gli disse: 
«Seguimi». Filippo era di Betsàida, della città di Andrea e di Pietro. 
Filippo trovò Natanaele e gli disse: «Abbiamo trovato colui del quale hanno scritto Mosè nella 
legge e i profeti: Gesù da Nazaret, figlio di Giuseppe». Natanaele gli disse: «Può forse venir 
qualcosa di buono da Nazaret?» Filippo gli rispose: «Vieni a vedere».” Tutta questa cronaca è una 
grande testimonianza di come Gesù sia arrivato nella vita dei discepoli attraversando le loro 
relazioni. All’inizio dell’esperienza cristiana non c’è un’esperienza mistica o eccezionale, ma 
un’esperienza profondamente umana. Ci sono relazioni su cui la Grazia di Dio riesce a far leva fino 
al punto da farla diventare la strada principale che Gesù percorre per arrivare direttamente a noi. 
Davvero dovremmo dire che l’amicizia è l’ottavo sacramento. E poco importa se delle volte non 
facciamo proprio discorsi da santi, così come capita a Natanaele che sembra più preso dai suoi 
pregiudizi su Nazareth che su quello che gli viene detto. Anche su discorsi simili Gesù può operare 
conversioni a noi inimmaginabili: “Natanaele gli chiese: «Da che cosa mi conosci?» Gesù gli 
rispose: «Prima che Filippo ti chiamasse, quando eri sotto il fico, io ti ho visto». Natanaele gli 
rispose: «Rabbì, tu sei il Figlio di Dio, tu sei il re d'Israele». Gesù rispose e gli disse: «Perché ti ho 
detto che ti avevo visto sotto il fico, tu credi? Tu vedrai cose maggiori di queste»”. Gesù ha la 
capacità di intercettarci anche in dettagli che per gli altri non contano nulla ma che per noi sono 
decisivi. L’unica cosa che dovremmo conservare è la capacità di accorgercene e l’umiltà di 
accogliere ciò che ci sta accadendo. Perché non è mai scontato che Gesù passi nella nostra vita e 
noi diciamo automaticamente di Sì. 
 
● Gesù ritornò a Galilea. Incontrò Filippo e lo chiamò dicendogli: "Seguimi!" Lo scopo della 
chiamata è sempre lo stesso: "seguire Gesù". I primi cristiani cercarono di conservare i nomi dei 
primi discepoli, e di alcuni conservarono perfino il cognome ed il nome del luogo di origini. Filippo, 

                                                 
6  www.lachiesa.it   - www.qumran2.net  - don Franco Mastrolonardo  in  www.preg.audio.org - don Luigi 
Maria Epicoco  in www.fededuepuntozero.com  -  Carmelitani 



Edi.S.I.  16

Andrea e Pietro erano di Betsaida (Gv 1,44). Natanaele era di Cana. Oggi molti dimenticano i nomi 
delle persone che erano all'origine della loro comunità. Ricordare i nomi è un modo di conservare 
l'identità. 
 
● Filippo incontra Natanaele e parla con lui di Gesù: "Abbiamo trovato colui del quale hanno scritto 
Mosè nella Legge e i Profeti, Gesù, figlio di Giuseppe di Nazaret." Gesù è colui a cui si riferisce 
tutta la storia dell'Antico Testamento. 
 
● Natanaele chiede: "Da Nazaret può mai uscire qualcosa di buono?" Probabilmente, nella sua 
domanda spunta anche la rivalità che esisteva tra i piccoli villaggi della stessa regione: Cane e 
Nazaret. Inoltre, secondo l'insegnamento ufficiale degli scribi, il Messia sarebbe venuto da 
Betlemme, in Giudea. Non poteva venire da Nazaret in Galilea (Gv 7,41-42). Andrea da la stessa 
risposta che Gesù aveva dato agli altri due discepoli: "Venite e vedete voi stessi!" Non è 
imponendo, bensì vedendo che le persone si convincono. Di nuovo lo stesso cammino: incontrare, 
sperimentare, condividere, testimoniare, condurre verso Gesù! 
 
● Gesù vede Natanaele e dice: "Ecco un Israelita autentico, in cui non c'è inganno". Ed afferma 
che già lo conosceva quando era sotto il fico. Come poteva essere Natanaele un "israelita 
autentico" se non accettava Gesù in qualità di Messia? Natanaele "era sotto il fico". Il fico era il 
simbolo di Israele (cf. Mi 4,4; Zc 3,10; 1Re 5,5). Israelita autentico è colui che sa disfarsi delle sue 
proprie idee quando percepisce che non concordano con il progetto di Dio. L'israelita che non è 
disposto ad operare questa conversione non è né autentico, né onesto. Natanaele è autentico. Lui 
aspettava il messia secondo l'insegnamento ufficiale dell'epoca. (Gv 7,41-42.52). Per questo, 
all'inizio, non accettava un messia venuto da Nazaret. Ma l'incontro con Gesù lo aiutò a capire che 
il progetto di Dio non sempre è come la gente immagina o desidera che sia. Lui riconosce il suo 
inganno, cambia idea, accetta Gesù come messia e confessa: "Maestro, tu sei il Figlio di Dio: tu 
sei il re di Israele!" La confessione di Natanaele è appena l'inizio: Chi sarà fedele, vedrà il cielo 
aperto e gli angeli salire e scendere sopra il Figlio dell'uomo. Sperimenterà che Gesù è il nuovo 
legame tra Dio e noi, esseri umani. E' il sogno di Giacobbe divenuto realtà (Gen 28,10-22). 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale  
- Per i cristiani che nel battesimo hanno ricevuto il potere di diventare figli di Dio, perché annuncino 
a tutto il mondo la buona notizia che Gesù è il messia. Preghiamo ? 
- Per i pastori delle Chiese che hanno il mandato di indicare agli uomini e portare a tutti la 
salvezza, perché vivano con umiltà e gioia il loro servizio. Preghiamo ? 
- Per chi ha scelto, secondo la propria vocazione, di mettersi alla sequela del Cristo, perché doni 
totalmente la sua vita alla causa del vangelo. Preghiamo ? 
- Per quanti sono alla ricerca del senso della vita, perché trovino nella Parola di Dio e nell'esempio 
dei santi la piena risposta alle loro aspirazioni. Preghiamo ? 
- Per noi riuniti attorno al Cristo, perché l'eucaristia che celebriamo diventi la fonte della nostra 
missione in questo giorno. Preghiamo ? 
- Per quanti, in occasione del Natale, si sono accostati ai sacramenti. Preghiamo ? 
- Perché continui nelle famiglie il clima di gioia di questi giorni.  Preghiamo ? 
- Signore onnipotente, che nel tuo grande amore per noi hai voluto donarci il tuo Figlio, fa' che la 
nostra vita sia la migliore testimonianza che il Cristo vive e abita in mezzo a noi.  Preghiamo ? 
- Qual è il titolo di Gesù che più ti piace? Perché? 
- Hai avuto un intermediario tra te e Gesù? 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  17

7) Preghiera finale :  Salmo  99 
Acclamate il Signore, voi tutti della terra. 
 
Acclamate il Signore, voi tutti della terra, 
servite il Signore nella gioia, 
presentatevi a lui con esultanza. 
 
 Riconoscete che solo il Signore è Dio: 
egli ci ha fatti e noi siamo suoi, 
suo popolo e gregge del suo pascolo. 
 
Varcate le sue porte con inni di grazie, 
i suoi atri con canti di lode, 
lodatelo, benedite il suo nome. 
 
Perché buono è il Signore, 
il suo amore è per sempre, 
la sua fedeltà di generazione in generazione. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  18

Lectio del mercoledì   6  gennaio  2027 

 
Mercoledì  dell’Epifania   (Anno  B) 
Lectio :  Isaia  60,  1  -  6   
           Matteo  2,  1  -  12   
 
 
1) Preghiera  
O Dio, che in questo giorno, con la guida della stella, hai rivelato alle genti il tuo Figlio unigenito, 
conduci benigno anche noi, che già ti abbiamo conosciuto per la fede, a contemplare la bellezza 
della tua gloria. 
 
 
2) Lettura :  Isaia  60,  1  -  6 
Àlzati, rivestiti di luce, perché viene la tua luce, la gloria del Signore brilla sopra di te. Poiché, ecco, 
la tenebra ricopre la terra, nebbia fitta avvolge i popoli; ma su di te risplende il Signore, la sua 
gloria appare su di te. Cammineranno le genti alla tua luce, i re allo splendore del tuo sorgere. 
Alza gli occhi intorno e guarda: tutti costoro si sono radunati, vengono a te. I tuoi figli vengono da 
lontano, le tue figlie sono portate in braccio. Allora guarderai e sarai raggiante, palpiterà e si 
dilaterà il tuo cuore, perché l'abbondanza del mare si riverserà su di te, verrà a te la ricchezza 
delle genti. Uno stuolo di cammelli ti invaderà, dromedari di Màdian e di Efa, tutti verranno da 
Saba, portando oro e incenso e proclamando le glorie del Signore. 
 
3) Commento 7  su  Isaia  60,  1  -  6 
● Il testo di Isaia è un brano tratto dai suoi ultimi dieci capitoli (56-66) in cui sono descritti il ritorno 
in Gerusalemme e la ricostituzione del popolo, liberato dopo l'esilio di Babilonia (587-538 a.C.). 
Gerusalemme qui è la grande città di Davide, luogo della presenza del Signore, rifatta segno della 
protezione di Dio che ama il suo popolo. Di fatto, Gerusalemme sarà finalmente irradiata dalla 
luce, ritroverà i suoi figli e accoglierà una folla di stranieri (sono ricordato i luoghi pagani di 
provenienza: Madian, Efa', Saba, Tarsis, Arabia, le isole. "Il re di Tarsis e le isole offriranno doni, i 
re di Arabia e di Saba portano i loro tributi" Salmo 72,10). Gli abitanti di Gerusalemme restano 
sempre stupiti delle aurore e dei tramonti sulla città poiché, collocata sul monte Sion. Mentre in 
basso con ritardo, in mattinata, si diradano nebbia e foschia, in cima splende il sole e illumina il 
tempio. Questo effetto luminoso ha affascinato anche i discepoli di Gesù e provoca ammirazione 
(Mt 24,1). 
- I tesori del mare provengono dall'ovest, con le navi fenicie o greche; le ricchezze dell'oriente e 
d'Egitto giungono con le carovane attraverso i deserti di Siria e del Sinai. Madian, Efa e Saba sono 
popoli dell'Arabia (cf.45,14;Gen 25,1-4). 
- Gli stuoli di cammelli e di dromedari erano stati l'incubo delle distruzioni. Ora sono i segni della 
ricchezza e della speranza. Le allusioni ai tesori dell'oriente e la prospettiva universalista di 60,6 
hanno portato la liturgia ad applicare questo testo al mistero dell'Epifania. 
- "Viene la tua luce e la gloria del Signore splende su di te". Gerusalemme è luce e gloria poiché 
Dio è presente. Ma anche Gesù sarà luce e gloria. Lo dirà Simeone quando Maria e Giuseppe 
porteranno Gesù al tempio per la presentazione: "Ora lascia, o Signore, che il tuo servo se ne 
vada in pace secondo la tua parola, poiché i miei occhi han visto la tua salvezza che hai preparato 
davanti a tutti i popoli, luce per illuminare le genti e gloria del tuo popolo Israele" (Lc 2,29-32). 
Insieme: Gerusalemme e "il servo del Signore" Gesù (Is 49,6) sono luce e luogo della rivelazione 
della gloria di Dio. Poi Gesù dirà ai suoi discepoli, i credenti, nelle beatitudini: "Voi siete la luce del 
mondo" (Mt 5,14) e quindi "Risplenda la vostra luce davanti agli uomini perché vedano le vostre 
opere buone e rendano gloria al vostro Padre nei cieli" (Mt 5,16). 
 
● Àlzati, rivestiti di luce, perché viene la tua luce, la gloria del Signore brilla sopra di te. Poiché, 
ecco, la tenebra ricopre la terra, nebbia fitta avvolge i popoli; ma su di te risplende il Signore, la 
sua gloria appare su di te. (Is 60,1-2)  -  Come vivere questa Parola? 
                                                 
7  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  - don Raffaello Ciccone – Casa di Preghiera San Biagio 



Edi.S.I.  19

In questa festa dell'Epifania, dove il nome della Parola significa MANIFESTAZIONE, niente poteva 
esplodere di più gioioso che questo invito a Sion, il popolo della promessa e - oggi - a ogni 
credente. 
Certo, Isaia si rivolge a un popolo che spesso e volentieri dimenticava le promesse del Signore, un 
popolo che giaceva a terra senza volontà né gioia di camminare in ordine al progetto di Dio. 
Ma la Parola ispirata ad Isaia vale anche per noi oggi. E' il Signore che ci invita a balzare in piedi, 
lasciandoci rivestire come in un abito di luce da quella infinita volontà di bene che Dio ha espressa 
in Cristo Gesù, nel Suo venire in mezzo a noi, nel Suo volerci rendere - per grazia - come Lui. Il 
Signore Gesù è l'EMMANUELE, il Dio con noi. Vivere l'Epifania vuol dire lasciarsi rivestire di Lui 
che manifesta il mistero del Padre: infinito amore e salvezza. 
Sì, Gesù, Ti prego di RIVESTIRMI del Tuo modo di pensare, del Tuo stile di amare che è dono di 
Te stesso, senza condizioni. Pur dentro i miei limiti, fa' che io luminosa di Te, nel mio quotidiano, 
sia gioiosamente capace di spendermi per amore. Sarà anche, per grazia, un risplendere in Te e di 
Te. 
Ecco la voce di un grande sapiente Socrate : Una vita senza ricerca non è degna di essere 
vissuta. 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  : dal Vangelo secondo  Matteo  2,  1  -  12   
Nato Gesù a Betlemme di Giudea, al tempo del re Erode, ecco, alcuni Magi vennero da oriente a 
Gerusalemme e dicevano: "Dov'è colui che è nato, il re dei Giudei? Abbiamo visto spuntare la sua 
stella e siamo venuti ad adorarlo". All'udire questo, il re Erode restò turbato e con lui tutta 
Gerusalemme. Riuniti tutti i capi dei sacerdoti e gli scribi del popolo, si informava da loro sul luogo 
in cui doveva nascere il Cristo. Gli risposero: "A Betlemme di Giudea, perché così è scritto per 
mezzo del profeta: "E tu, Betlemme, terra di Giuda, non sei davvero l'ultima delle città principali di 
Giuda: da te infatti uscirà un capo che sarà il pastore del mio popolo, Israele"". 
Allora Erode, chiamati segretamente i Magi, si fece dire da loro con esattezza il tempo in cui era 
apparsa la stella e li inviò a Betlemme dicendo: "Andate e informatevi accuratamente sul bambino 
e, quando l'avrete trovato, fatemelo sapere, perché anch'io venga ad adorarlo". 
Udito il re, essi partirono. Ed ecco, la stella, che avevano visto spuntare, li precedeva, finché 
giunse e si fermò sopra il luogo dove si trovava il bambino. Al vedere la stella, provarono una gioia 
grandissima. Entrati nella casa, videro il bambino con Maria sua madre, si prostrarono e lo 
adorarono. Poi aprirono i loro scrigni e gli offrirono in dono oro, incenso e mirra. Avvertiti in sogno 
di non tornare da Erode, per un'altra strada fecero ritorno al loro paese. 
 
5) Riflessione 8  sul Vangelo secondo Matteo  2,  1  -  12   
● La festa dell'Epifania ci fa meditare sul vangelo di Matteo che racconta di una strana e speciale 
visita che la Santa Famiglia ricevette, nei giorni dopo la nascita di Gesù, quando stava ancora a 
Betlemme. La semplicità e la densità di questa storia merita tutta la nostra attenzione: essa non si 
preoccupa di rispondere alla nostre domande su come è potuta accadere una visita di questo 
genere, ma di gettare una luce sul destino futuro del bambino, sul modo con cui sarà accolto e 
realizzerà la missione che l'angelo aveva rivelato a Giuseppe. L'evangelista Matteo ci prende 
ancora una volta per mano e ci porta a visitare la Santa Famiglia mentre riceve la visita dei Magi. 
Mentre Maria, Giuseppe e il piccolo Gesù, in povertà e senza attirare l'attenzione di nessuno (se 
non di alcuni pastori del vicinato, come ci dice Luca), si stanno organizzando per la nuova vita a 
tre, a Gerusalemme si sparge la voce che uomini sapienti venuti dall'oriente sono in cerca del re 
dei giudei recentemente nato: si sono messi in cammino seguendo una stella (nella cultura antica i 
fenomeni celesti erano interpretati come segni di eventi importanti accaduti sulla terra). La notizia 
fa il giro della città e arriva al Re Erode, che per conto dei Romani comandava sui giudei ed era 
conosciuto per la sua spregiudicatezza. Sentendo parlare di un altro re si preoccupa: informandosi 
presso i giudei saggi, viene a sapere della profezia secondo cui da Betlemme verrà un capo che 
pascerà il popolo di Dio. Si affretta quindi ad inviare i magi e a chiedere da loro maggiori 
informazioni. 

                                                 
8  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Gianmarco Paris  - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com   - don Raffaello Ciccone 



Edi.S.I.  20

Poco dopo, eccoli arrivare, ancora guidati dalla stella, nel luogo dove si era sistemata la Santa 
Famiglia. Entrando, vedono un bambino appena nato con sua madre e si prostrano (cioè 
riconoscono di essere alla presenza di Dio) e gli offrono i loro doni. Infine ritornano da dove erano 
venuti, senza però avvisare Erode del luogo dove hanno incontrato il re dei giudei. 
Questo racconto forse non suscita in noi domande, tanto siamo abituati a vedere nel presepe le 
statue dei tre magi riccamente vestiti. Ma a ben vedere è difficile pensare che le cose siano andate 
proprio come Matteo ce le descrive. Ci aiuta molto di più ricordare che Matteo ha scritto il suo 
Vangelo lontano da Betlemme, e circa settanta anni dopo la nascita di Gesù. E lo ha scritto per 
aiutare i discepoli di Gesù a credere che veramente quel bambino nato a Betlemme, cresciuto a 
Nazaret, morto e risorto a Gerusalemme, è il Messia inviato da Dio per salvare il suo popolo, e 
quindi è lui che compie le promesse e le profezie dell'Antico Testamento (Matteo, come tutti i 
giudei che avevano accolto Gesù, conoscevano bene l'Antico Testamento e davano molta 
importanza alle sue profezie). 
Allora è tutta un'altra cosa ascoltare la prima lettura di questa festa: un araldo esorta 
Gerusalemme ad alzarsi e accogliere la luce del Signore che le viene incontro. I figli di Israele 
sono in esilio a Babilonia. Il profeta Isaia porta loro il buon annuncio della loro liberazione, del 
ritorno nella loro terra. La luce del Signore non solo illumina il cammino per ritornare in patria, ma 
fa di Gerusalemme il centro di attrazione di tutti i popoli e dei loro re, che verranno dai punti più 
lontani della terra, con i loro animali e portando doni (oro e incenso). Ora capiamo dove Matteo ha 
preso le immagini per comporre il suo quadro? Ora capiamo qual è il messaggio che ci vuole 
comunicare? Lo stesso messaggio che risuona nel salmo 71, che celebra il re scelto da Dio, 
davanti al quale si prostreranno tutti i re della terra. 
Matteo non ha solo tra le mani l'Antico Testamento, ma conosce bene la fine della vita di Gesù, 
mediante la quale ha realizzato la sua missione di Salvatore, e anche quello che è successo dopo 
la sua risurrezione: i capi religiosi dei giudei non lo hanno accolto; il potere politico, per mantenere 
la pace, lo ha condannato a morte; nelle comunità cristiane abbastanza presto i “pagani” (cioè 
persone di religione diversa dal giudaismo) hanno accolto il messaggio di Gesù e sono diventati 
cristiani. San Paolo nella seconda lettura riconosce e loda questo piano divino che è aperto a tutti i 
popoli. 
La salvezza di Gesù si è concretizzata attraverso questo cammino, incontrando in alcuni 
accoglienza e in altri rifiuto. Matteo anticipa in modo simbolico nel racconto dei Magi l'esito 
universale della vicenda di Gesù: gli scribi, rappresentanti del giudaismo, pur conoscendo le 
profezie, non si mettono in cammino; Erode, rappresentane del potere politico, teme che Gesù 
possa minacciare il suo regno e cerca di ucciderlo; i magi, rappresentanti di tutte le culture e 
religiosi, riconoscono Gesù come re e Dio. 
La festa dell'Epifania invita tutti noi a metterci sempre di nuovo alla ricerca di Gesù. Uno dei segni 
che siamo vicini a lui sarà la nostra capacità di essere aperti a tutti gli uomini, come lui è stato, 
disponibili a cercare insieme a tutti ciò che promuove la vera umanità. 
 
● La festa dell’Epifania è collocata in questo tempo di Natale per ricordarci una verità che Gesù da 
adulto annuncerà ai suoi discepoli: “non si accende una lampada per poi nasconderla sotto un 
secchio. Ma si mette in alto perché illumini tutta la stanza”. 
Gesù è la vera luce che non può restare nascosta, deve invece essere collocata in alto perché 
illumini tutto. Ecco perché la portata della festa di oggi è di un’importanza eccezionale. Una luce 
che non può splendere per illuminare è una luce inutile. 
Il Vangelo per spiegarcelo ci racconta la storia dei Magi. Essi sono la testimonianza che anche chi 
non ha fede ed è apparentemente lontano può vivere un’attrazione nei confronti di Dio talmente 
tanto forte da cominciare una ricerca, un viaggio che alla fine li porterà inevitabilmente ai piedi di 
questo bambino. 
E importa poco se non sempre si comprende tutto del viaggio o se si sbaglia a chi domandare, 
così come capita a loro. Anche Erode inconsapevolmente concorre a far trovar loro Gesù. 
Ogni uomo e ogni donna sono coinvolti dalla vita di Gesù. Non bisogna per forza avere in maniera 
preventiva la fede, basta usare fino in fondo la propria umanità. La fede, poi, è un dono che fa Lui 
quando vuole e come meglio crede. Chi però riceve questo dono deve vivere anch’egli l’Epifania, 
cioè non può tenere questa luce nascosta nel proprio intimismo ma deve collocarla in alto nella 



Edi.S.I.  21

propria vita perché egli stesso possa divenire luce che illumina la notte di molti. L’Epifania per un 
cristiano è la testimonianza. 
 
● II Vangelo di Matteo sviluppa due criteri particolari nei capitoli dell'infanzia. 
Si rifà alla Prima Alleanza (noi parliamo, normalmente, dell'Antico Testamento) che sta molto a 
cuore all'evangelista per poter dire che, in Gesù, si compiono le profezie (Is. 2,2-5; Is. 62,1-5): si 
parla, infatti, di popoli che vengono a Gerusalemme a portare ricchezze (vedi 1^ lettura). Anche il 
testo su Betlemme che si trova nel libro del profeta Michea (5,1): "E tu, Betlemme, terra di Giuda, 
non sei il più piccolo capoluogo di Giuda..." presenta una profezia di compimento poiché nel 
paese, dove è nato Davide e vi è iniziata la sua gloria, si conclude l'attesa con Gesù. 
- Matteo si rifà anche al significato di questo bambino: è Messia, è il Signore (Kurios), è il Cristo 
(senso Cristologico). 
Tutto il testo, impostato tra il segno (la stella) e la Parola (Scrittura), riporta all'equilibrio delicato tra 
l'elezione del popolo d'Israele e la Missione, tra la scelta che Dio compie in un popolo (ebraico, 
cristiano, i battezzati) e l'impegno di aprire a tutti la grazia di Dio per le nazioni. 
Il racconto di Matteo è interessantissimo poiché vuole radunare alcune novità importanti di Gesù. 
 
● Ci troviamo con delle persone lontane da Dio. Sono pagani e i pagani vanno disprezzati e 
sottomessi. "Sal 79. " "Signore, riversa lo sdegno sulle genti e sui regni che non invocano il tuo 
nome". Ma, in più, essi fanno un lavoro che li fa "mago", un'attività severamente proibita e 
condannata dalla Bibbia. 
Sono comprensibili, quindi, lo sconcerto, la sorpresa della comunità cristiana primitiva nel trovarsi 
di fronte a questa pagina di Matteo: i primi a riconoscere Gesù come Dio e Signore sono proprio 
dei pagani, cioè persone lontane, escluse da Dio, ma che esercitano addirittura un'attività 
totalmente condannata e maledetta. 
Mago, al tempo dell'evangelista, è "ingannatore, condannatore". Questo sconcerto fa iniziare 
un'operazione di annacquamento per cui il termine "maghi" diventa "Magi" e così non disturbano 
nessuno. La provenienza dei Magi è molto generica: la regione di questi sapienti astrologi può 
essere pensata nella Persia, a Babilonia o nell'Arabia del sud. 
Ma anche leggendo il Vangelo di Luca la Comunità cristiana ha scoperto che i primi e gli unici a 
conoscere Gesù che nasce sono i pastori, i disprezzati lavoratori del gregge che, per il loro lavoro 
continuativo, non rispettano il sabato e quindi sono considerati al di fuori di ogni legge. I pastori, 
valutati degli asociali, non possono entrare nel tempio, e sono spesso accusati di ruberie e di 
violenze sulle persone. La Comunità cristiana deve imparare gli orizzonti infiniti della misericordia 
di Dio e le preferenze che il Signore sa fare. 
Nessuno è escluso. 
 
● Si parla del valore del lavoro che va fatto con intelligenza e competenza e che produce segni ed 
indicazioni sul significato della vita e nel nostro rapporto con la speranza e su Dio. I Magi, dal loro 
lavoro di astrologi, hanno ricuperato il senso di una presenza diversa. Così decidono che bisogna 
mettersi in viaggio per cercarla, anche se occorre camminare con il naso all'insù per guardare 
l'orientamento della stella e occorre procedere di notte. 
 
● A Gerusalemme la stella scompare e i magi si trovano disorientati. Non possono che andare 
dall'autorità costituita. "Un re saprà dove può essere nato il futuro re" pensano. Ma nessuno sa 
niente. Anzi Erode e il popolo della città restano turbati e così come resteranno turbati a 
Gerusalemme quando Gesù entrerà con la sua cavalcatura da re Messia, il giorno delle Palme (Mt 
21,10). Gerusalemme non è una città che accoglie il Messia, anzi è una città che lo scaccerà fuori 
delle sue mura, uccidendolo. Ma a Gerusalemme c'è il tesoro del popolo: la Scrittura. 
 
● Erode regnò dal 37 al 4 a.C. Il suo regno comprendeva la Giudea, l'Idumea, la Samaria, la 
Galilea, la Perea e altre regioni dell'oriente. E Gesù che nascerà qualche anno prima della morte di 
Erode ci fa rivedere la data di nascita, da collocare, probabilmente verso il 6/7 a.C. La datazione 
dalla nascita di Gesù è stata sbagliata di alcuni anni quando è stata fissata circa nel secolo V/VI 
d.C. 



Edi.S.I.  22

● Gli scribi, chiamati anche «dottori della Legge» (Lc 5,17; At 5,34) hanno la funzione 
d'interpretare le Scritture e, in particolare, la Legge mosaica, per ricavarne le regole di condotta 
della vita giudaica (cf.Esd 7,6.11; Sir 39,2). Questo compito dà loro prestigio e influenza presso il 
popolo. Sono membri del gran sinedrio con i sommi sacerdoti e gli anziani. Essi sanno indicare il 
posto poiché conoscono i profeti. La Parola del Signore chiaramente aveva indicato Betlemme 
come il luogo da cui "uscirà un capo che sarà Pastore"( Mi5,1-3). 
 
● Erode si fa descrivere tutto dai Magi: il tempo, il viaggio, le attese, le loro speranze e i magi, con 
molta chiarezza e molta ingenuità, garantiscono e promettono che al ritorno racconteranno. 
 
● Quando escono fuori da Gerusalemme, finalmente la stella, che ha orientati i Magi, ricompare. 
Gerusalemme ha la Parola ma non sa capire il presente ed il tempo. Il Signore allora suggerisce 
che per trovarlo sono necessari i segni della propria quotidianità e del proprio lavoro e la Parola di 
Dio. Presi da soli non si trova il Signore. E quindi, con "grandissima gioia", arrivano "alla casa" (nel 
frattempo Giuseppe e Maria hanno trovato un alloggio decente e Gesù ormai deve avere più di un 
anno). E finalmente giungono poiché sono determinati ed hanno utilizzato tutti gli strumenti a 
diposizione: il lavoro e la Parola. Così aprono" i loro scrigni" per offrire tre doni, ricchezze e profumi 
di Arabia (Ger 6,20; Ez 27,22). I Padri e gli scrittori biblici hanno interpretato nei modi più diversi: e 
tuttavia vi hanno visto simboleggiata la regalità (oro), la divinità (incenso) e la passione (mirra) di 
Cristo. L'adorazione dei Magi compie gli oracoli messianici che annunciavano l'omaggio delle 
nazioni al Dio d'Israele (cf.Nm 24,17;Is 49,23;60,5s;Sal 72,10-15). 
Così questo testo riprende temi fondamentali: nessun popolo è escluso. Ci sono segni e una 
Parola sufficienti per incontrare il Signore. Il Signore è disarmato ed è un bambino che garantisce 
misericordia e accoglienza. Ma a ciascuno vengono riconosciute responsabilità e impegni per 
vivere e cambiare il mondo, rendendolo più umano e più luminoso. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Per le Chiese giovani e quelle di antica tradizione, perché crescano insieme e si aiutino come 
Chiese sorelle, nel comune intento di educare nuove generazioni di discepoli e apostoli del 
Vangelo, preghiamo ?  
- Per i pastori del popolo di Dio e i loro collaboratori, perché a imitazione della Vergine Madre 
manifestino ai vicini e ai lontani Cristo vera luce del mondo, preghiamo? 
- Per questa nostra famiglia riunita nella festa dell'Epifania, perché diventi anch'essa una comunità 
evangelizzante e sappia comunicare il dono della fede ? 
- Per tutte le persone che incontriamo nel nostro cammino, preghiamo ?  
- Per gli uomini della cultura e della ricerca scientifica, perché sappiamo riconoscere i segni di Dio 
nella creazione e come i santi Magi si aprano al dono della verità tutta intera, preghiamo ?  
- Per quanti quotidianamente incontriamo, perché sappiamo condividere gioie e dolori e scambiarci 
i doni dell'amicizia ? 
- Riconoscendo gli uni negli altri il riflesso della gloria divina, preghiamo ? 
- Signore Gesù, re della gloria, esaudisci la preghiera unanime che si eleva da ogni parte della 
terra, e fa' che tutti i popoli sotto la guida dello Spirito Santo vengano a te raggianti della tua luce ? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  23

7) Preghiera finale :  Salmo  71 
Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra. 
 
O Dio, affida al re il tuo diritto, 
al figlio di re la tua giustizia; 
egli giudichi il tuo popolo secondo giustizia 
e i tuoi poveri secondo il diritto. 
 
 
Nei suoi giorni fiorisca il giusto 
e abbondi la pace, 
finché non si spenga la luna. 
E dòmini da mare a mare, 
dal fiume sino ai confini della terra. 
 
I re di Tarsis e delle isole portino tributi, 
i re di Saba e di Seba offrano doni. 
Tutti i re si prostrino a lui, 
lo servano tutte le genti. 
 
Perché egli libererà il misero che invoca 
e il povero che non trova aiuto. 
Abbia pietà del debole e del misero 
e salvi la vita dei miseri. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  24

Lectio del giovedì   7  gennaio   2027 

 
Giovedì  della Prima Settimana del Tempo di Natale  (Anno  B) 
Lectio :  1  Lettera di Giovanni  3,  22  -  4,  6 
           Matteo  4,  12  -  17,  23  -  25 
 
 
1) Orazione iniziale 
O Dio, il tuo Verbo dall'eternità riveste il cielo di bellezza e dalla Vergine Maria ha assunto la 
nostra fragile carne: apparso tra noi come splendore della verità, nella pienezza della sua potenza 
porti a compimento la redenzione del mondo. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera di Giovanni  3,  22  -  4,  6 
Carissimi, qualunque cosa chiediamo, la riceviamo da Dio, perché osserviamo i suoi 
comandamenti e facciamo quello che gli è gradito. Questo è il suo comandamento: che crediamo 
nel nome del Figlio suo Gesù Cristo e ci amiamo gli uni gli altri, secondo il precetto che ci ha dato. 
Chi osserva i suoi comandamenti rimane in Dio e Dio in lui. In questo conosciamo che egli rimane 
in noi: dallo Spirito che ci ha dato. Carissimi, non prestate fede ad ogni spirito, ma mettete alla 
prova gli spiriti, per saggiare se provengono veramente da Dio, perché molti falsi profeti sono 
venuti nel mondo. In questo potete riconoscere lo Spirito di Dio: ogni spirito che riconosce Gesù 
Cristo venuto nella carne, è da Dio; ogni spirito che non riconosce Gesù, non è da Dio. Questo è lo 
spirito dell'anticristo che, come avete udito, viene, anzi è già nel mondo. Voi siete da Dio, figlioli, e 
avete vinto costoro, perché colui che è in voi è più grande di colui che è nel mondo. Essi sono del 
mondo, perciò insegnano cose del mondo e il mondo li ascolta. Noi siamo da Dio: chi conosce Dio 
ascolta noi; chi non è da Dio non ci ascolta. Da questo noi distinguiamo lo spirito della verità e lo 
spirito dell'errore. 
 
3) Commento 9  su 1  Lettera di Giovanni  3,  22  -  4,  6 
● Questo brano dà criteri per riconoscere lo spirito di Dio e lo spirito del mondo. Nella comunità 
cristiana il criterio per discernere tra lo spirito di Dio e lo spirito del mondo è dato dalla capacità di 
fare una profonda confessione di fede in Cristo Signore “venuto nella carne” (v.2; At.2,36). Chi 
esclude Cristo dal piano di Dio e dalla propria vita quotidiana ha lo spirito dell’anticristo (2,18; 
Gv.7); accoglie il messaggio dei falsi profeti che operano nel mondo. I cristiani invece sono di Dio e 
la loro superiorità è dono della fede ricevuta da Cristo che è nei credenti più potente di satana (v.4; 
Gv.12,31; 14,30; 16,11). La fede del cristiano è adesione all’insegnamento della comunità 
ecclesiale, dove c’è lo Spirito di Dio che bisogna ascoltare e testimoniare. 
Le caratteristiche di una comunità cristiana sono: la fede in Gesù Cristo, l’amore reciproco dei 
fratelli e la fedeltà ai comandamenti di Dio. Per questo l’apostolo Giovanni suggerisce alcuni 
atteggiamenti fondamentali. Anzitutto quello della preghiera, intesa non tanto quanto richiesta di 
grazie, quanto piuttosto come impegno personale di attuare ciò che lui comanda; poi un impegno 
di fede autentica in Gesù Cristo e di operosa carità verso i fratelli. 
L’apostolo riduce l’atteggiamento di fede al suo nucleo centrale: accettare Gesù. “Il centro vivo 
della fede è Gesù Cristo; solo per mezzo di lui gli uomini possono salvarsi, da lui ricevono il 
fondamento e la sintesi di ogni verità”. Egli è veramente la chiave, il centro, il fine dell’uomo, 
nonché di tutta la storia umana. Credere in Gesù significa fidarsi di lui, aprirsi a lui fino a lasciarsi 
trasformare in lui, accettandolo come modello di comportamento: “Io vi ho dato l’esempio affinché 
quello che ho fatto io lo facciate anche voi” (Gv.13,15). Questa fede in lui diventa una forza 
dinamica e creativa, tutta tesa a testimoniare e a operare perché Cristo e il suo messaggio siano 
conosciuti e accettati dagli uomini. 
 
● Giovanni afferma con forza che l’unico comandamento ha due facce: la fede in Gesù Cristo, 
Figlio di Dio, e l’amore reciproco. La dimensione verticale e quella orizzontale, che sintetizzano lo 
statuto dell’essere cristiani. Perciò «chi osserva i suoi comandamenti rimane in Dio e Dio in lui. In 

                                                 
9   www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  -  www.adonaj.it –  Patrizia Gasponi  in  www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  25

questo conosciamo che egli rimane in noi: dallo Spirito che ci ha dato». Con tale affermazione 
l’autore cerca di spiegare che cos’è la comunione con Dio: è intimità, è reciprocità. È il dimorare in 
Dio e  essere sua dimora. La seconda parte del brano racchiude un intento polemico e nello stesso 
tempo chiarificatore, ponendo l’accento sulla contrapposizione tra lo Spirito di Dio e quello 
dell’anticristo. Giovanni si rivolge ai suoi interlocutori chiamandoli ancora “carissimi”, e fa loro due 
pressanti esortazioni: “non lasciatevi incantare da ogni spirito” e “non date credito ai falsi profeti”, 
perché molti falsi profeti sono venuti nel mondo. Ed ecco, allora, che si manifesta la necessità del 
discernimento. Occorre vagliare l’esperienza spirituale, perché a volte possono nascondersi degli 
inganni. Nella storia della salvezza, infatti, compaiono anche i falsi profeti, ispirati dall’anticristo, di 
cui sono l’incarnazione, e non dal Signore. In questo caso si tratta degli eretici, ma già nell’Antico 
Testamento esisteva il problema di distinguere tra vera e falsa profezia. Geremia, ad esempio, 
ammoniva: «Curano alla leggera la ferita della figlia del mio popolo, dicendo: “Pace, pace!”, ma 
pace non c’è» (Ger 8,11). Gesù stesso mette in guardia «dai falsi profeti che vengono a voi in vesti 
di pecore, ma dentro sono lupi rapaci. Dai loro frutti li riconoscerete. Si raccoglie forse uva dalle 
spine, o fichi dai rovi?» (Mt 7,15-16). Paolo invece esorta Timoteo a custodire il deposito della 
sana dottrina (1 Tm 6,20). Nonostante le continue rassicurazioni in tutto il Nuovo Testamento della 
presenza dello Spirito di Dio nella comunità dei credenti, è chiaro come Egli non agisca in modo 
miracolistico. La sua presenza esige il discernimento, ed ecco perché Giovanni chiede di riflettere 
sullo Spirito della verità e lo spirito dell’inganno. Quest’ultimo è sempre causa di confusione, è 
divisivo, produce frattura. Lo spirito perverso che proviene dall’anticristo opera nei falsi profeti i 
quali, pur non essendo concordi tra loro se non nell’avversione totale allo Spirito di verità, possono 
apparire così seducenti da abbagliare i credenti. Giovanni indica allora tre criteri per un corretto 
discernimento: il primo è la retta professione di fede nell’incarnazione di Cristo: Gesù è vero uomo 
e vero Dio. È solo grazie all’ingresso di Dio nella storia, attraverso la carne di Cristo, che gli uomini 
hanno ricevuto la salvezza. Il secondo criterio è la valutazione dello spirito del mondo: tutti quegli 
atteggiamenti che allontanano dal cuore del Vangelo e si dimenticano della croce di Cristo in nome 
di un consenso facile e di una vuota apparenza. Il terzo consiste nell’ascolto dell’apostolo. 
Giovanni afferma: «Noi siamo da Dio: chi conosce Dio ascolta noi; chi non è da Dio non ci 
ascolta». Egli invita all’ascolto del gruppo autorevole dei testimoni di Cristo, che sta all’origine della 
comunità. I falsi profeti non tengono conto dell’autorità apostolica né della comunità. Dio si 
manifesta anche nella voce e nelle azioni dell’autorità apostolica e dei fratelli e delle sorelle con cui 
si vive quotidianamente. 
 _____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  dal Vangelo di   Matteo  4,  12  -  17,  23  -  25 
In quel tempo, quando Gesù seppe che Giovanni era stato arrestato, si ritirò nella Galilea, lasciò 
Nàzaret e andò ad abitare a Cafàrnao, sulla riva del mare, nel territorio di Zàbulon e di Nèftali, 
perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta Isaìa: «Terra di Zàbulon e terra di 
Nèftali, sulla via del mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti! Il popolo che abitava nelle tenebre 
vide una grande luce, per quelli che abitavano in regione e ombra di morte una luce è sorta». 
Da allora Gesù cominciò a predicare e a dire: «Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino». 
Gesù percorreva tutta la Galilea, insegnando nelle loro sinagoghe, annunciando il vangelo del 
Regno e guarendo ogni sorta di malattie e di infermità nel popolo. La sua fama si diffuse per tutta 
la Siria e conducevano a lui tutti i malati, tormentati da varie malattie e dolori, indemoniati, epilettici 
e paralitici; ed egli li guarì. Grandi folle cominciarono a seguirlo dalla Galilea, dalla Decàpoli, da 
Gerusalemme, dalla Giudea e da oltre il Giordano. 
 
5) Riflessione 10  sul Vangelo di  Matteo  4,  12  -  17,  23  -  25   
● Con l’Epifania si chiudono i Vangeli dell’infanzia di Gesù. Gesù, sappiamo nasce a Betlemme, 
poi si trasferisce temporaneamente in Egitto. Questo a causa della persecuzione di Erode nei 
confronti di tutti i bambini appena nati. La fuga in Egitto riprende anche simbolicamente la Storia 
della Salvezza. Sappiamo infatti che la discendenza di Abramo e più precisamente Giuseppe, il 
figlio di Giacobbe, portò il popolo in Egitto e dopo diversi anni, da schiavo ne uscì libero, nella terra 

                                                 
10  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   don Franco Mastrolonardo in  www.preg.audio.org  -  don Luigi 
Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com  -  Carmelitani 



Edi.S.I.  26

promessa. Ecco, in parallelo Giuseppe, il babbo di Gesù, porta la famiglia in Egitto e poi, morto 
Erode, torna in Israele, precisamente a Nazareth, nel nord di Israele. Qui Maria, Giuseppe e Gesù 
vivono gran parte della loro vita e Gesù impara dal padre l’arte del falegname. Poi di Giuseppe non 
sappiamo più nulla. Probabilmente muore quando Gesù è ancora un ragazzo. Ad un certo 
momento della sua vita, ispirato certamente dallo Spirito Santo, Gesù decide di lasciare Nazareth 
e anche sua madre, la quale però lo seguirà in penombra. E inizia l’apostolato e l’annuncio del 
regno. 
 
● La storia di Dio è una storia che si mescola con quella degli uomini. Le cose di Dio infatti non 
sono astratte, sono invece le cose al fondo di quelle che ci toccano in prima persona. Quello che 
Dio fa è sempre al fondo della cronaca che tutti noi viviamo. È così anche per Giovanni Battista 
che per la cronaca dobbiamo dire si trova ai suoi ultimi giorni di vita. È stato imprigionato e 
sappiamo che con un colpo di spugna geniale e malvagio da lì a poco sarà fatto fuori. È difficile 
rintracciare l’opera di Dio in mezzo a episodi di cronaca nera come quelli che riguardano Giovanni 
Battista, ma la sfida della fede è credere profondamente che la luce e il buio non sono 
contrapposti, ne equivalenti. Al fondo di ogni buio Dio ha nascosto una luce che molto spesso non 
la si vede subito e con facilità, ma che certamente c’è. Gesù reagisce al buio che sta devastando 
la vita di Giovanni Battista con un doppio atteggiamento: “Gesù, udito che Giovanni era stato 
messo in prigione, si ritirò in Galilea” (…) “Da quel tempo Gesù cominciò a predicare”. Da una 
parte sembra quasi intimorito da quello che sta accadendo ma dall’altra parte sembra spronato a 
dover fare Lui qualcosa in prima persona. Sembra quasi che Gesù mostri davvero il doppio 
atteggiamento che c’è nel cuore di ogni uomo: l’umana paura, ma anche la capacità di trasformare 
in opportunità una situazione negativa. È un po’ come se Gesù volesse dirci: “delle volte non 
possiamo evitare che accadano così terribili o ingiuste, ma a partire da esse dovremmo decidere di 
essere delle persone migliori cominciando a prendere delle decisioni in prima persona”. 
Paradossalmente è la cronaca nera che vive Giovanni Battista a spronare Gesù a cominciare 
apertamente il Suo ministero pubblico. “Gesù andava attorno per tutta la Galilea, insegnando nelle 
loro sinagoghe e predicando il vangelo del regno, guarendo ogni malattia e ogni infermità tra il 
popolo. (…)Grandi folle lo seguirono dalla Galilea, dalla Decapoli, da Gerusalemme, dalla Giudea 
e da oltre il Giordano”. 
 
● Una breve informazione sull'obiettivo del Vangelo di Matteo. Il Vangelo di Matteo è stato scritto 
nella seconda metà del primo secolo per animare le piccole e fragili comunità di giudei convertiti 
che vivevano nella regione della Galilea e della Siria. Soffrivano persecuzioni e minacce da parte 
dei fratelli giudei per aver accettato Gesù come Messia e per aver accolto i pagani. Per rafforzarli 
nella fede, il vangelo di Matteo insiste nel dire che Gesù è realmente il Messia e che la salvezza 
che Gesù viene a portare non è solo per i giudei, ma per tutta l'umanità. All'inizio del suo vangelo, 
nella genealogia, Matteo indica già questa vocazione universale di Gesù, poiché essendo "Figlio di 
Abramo" (Mt 1,1.17) sarà "fonte di benedizione per tutte le nazioni del mondo" (cf Gen 12,3). Nella 
visita dei magi, venuti dall'Oriente, suggerisce di nuovo che la salvezza si dirige ai pagani (Mt 2,1-
12). Nel testo del vangelo di oggi, mostra che la luce che brilla nella "Galilea dei Gentili" brilla 
anche fuori della frontiera di Israele, nella Decapolis ed oltre il Giordano (Mt 4,12-25). Più avanti, 
nel Discorso della Montagna, Gesù dirà che la vocazione della comunità cristiana è quella di 
essere "sale della terra e luce del mondo" (Mt 5,13-14) e chiede di amare i nemici (Mt 5,43-48). 
Gesù è il Servo di Dio che annuncia il diritto alle nazioni (Mt 12,18). Aiutato dalla donna Cananea, 
Gesù stesso supera le frontiere della razza (Mt 15,21-28). Supera anche le leggi della purezza che 
impedivano l'apertura del Vangelo ai pagani (Mt 15,1-20). Ed alla fine, quando Gesù manda i suoi 
discepoli a tutte le Nazioni, l'universalità della salvezza è ancora più chiara (Mt 28,19-20). Allo 
stesso modo, le comunità sono chiamate ad aprirsi a tutti, senza escludere nessuno, poiché tutti 
sono chiamati a vivere come figli e figlie di Dio. 
 
● Il vangelo di oggi descrive come è iniziata questa missione universale. La notizia della prigione di 
Giovanni Battista spinse Gesù ad iniziare la sua predicazione. Giovanni aveva detto: "Pentitevi, 
perché il Regno di Dio è vicino!" (Mt 3,2). Per questo fu fatto prigioniero da Erode. Quando Gesù 
seppe che Giovanni era stato imprigionato, ritornò in Galilea annunciando lo stesso messaggio: 
"Pentitevi, perché il Regno di Dio è vicino!" (Mt 4,17) Detto con altre parole, fin dall'inizio, la 



Edi.S.I.  27

predicazione del vangelo recò rischi, ma Gesù non si lasciò spaventare. Così, Matteo incoraggia le 
comunità che stavano correndo gli stessi rischi di persecuzione. Cita il testo di Isaia: "La 
moltitudine che giaceva nelle tenebre vide una grande luce!" Come Gesù, anche le comunità sono 
chiamate ad essere "luce delle genti". 
 
● Gesù cominciò l'annuncio della Buona Notizia andando in tutta la Galilea. Non rimane fermo, 
sperando che la gente arrivi, ma va verso la gente. Lui stesso assiste alle riunioni, nelle sinagoghe, 
per annunciare il suo messaggio. La gente porta i malati, gli indemoniati, e Gesù accoglie tutti, e 
cura. Questo servizio ai malati fa parte della Buona Notizia e rivela alla gente la presenza del 
Regno. 
 
● Così la fama di Gesù si diffonde per tutta la regione, attraversa le frontiere della Galilea, penetra 
in Giudea, giunge fino a Gerusalemme, va oltre il Giordano e raggiunge la Siria e la Decapolis In 
queste regioni si trovavano anche le comunità per cui Matteo stava scrivendo il suo vangelo. Ora, 
malgrado tutte le difficoltà ed i rischi, loro già sono luce che brilla nelle tenebre. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione 
- Per il Papa, i vescovi e i sacerdoti, perché siano, sulla terra, coloro che sanno indicare la strada 
giusta ad ogni uomo. Preghiamo ? 
- Per coloro che governano il mondo, perché siano coscienti che la loro autorità viene da Dio e a 
lui ne dovranno rendere conto. Preghiamo ? 
- Per i genitori, perché sappiano sempre, con l'esempio e con le parole, essere portatori della voce 
di Dio per i figli. Preghiamo ? 
- Per tutti quelli che soffrono, perché trovino nelle comunità cristiane dei luoghi di ascolto, di 
accoglienza e di aiuto. Preghiamo ? 
- Per questa comunità, perché sappia raccogliere dalla mano di Cristo la fiaccola della fede, e la 
porti avanti con coraggio. Preghiamo ? 
- Per i propagatori di false ideologie. Preghiamo ? 
- Perché i cristiani purifichino continuamente la loro fede. Preghiamo ? 
- Signore, che nella tua infinita bontà dai consolazione agli afflitti, forza ai deboli, sapienza agli 
ignoranti, trasformaci come tu vuoi perché possiamo lodarti senza fine nel nome del Cristo tuo 
Figlio. Preghiamo ? 
- Sei qualche volta anche tu luce per gli altri? 
 
 
7) Preghiera : Salmo  2 
Il Padre ha dato al Figlio il regno di tutti i popoli. 
 
Voglio annunciare il decreto del Signore. 
Egli mi ha detto: «Tu sei mio figlio, 
io oggi ti ho generato. 
Chiedimi e ti darò in eredità le genti 
e in tuo dominio le terre più lontane». 
 
E ora, siate saggi, o sovrani; 
lasciatevi correggere, o giudici della terra; 
servite il Signore con timore 
e rallegratevi con tremore. 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  28

Lectio del venerdì   8  gennaio  2027 

 
Venerdì  della Prima  Settimana del Tempo di Natale   (Anno  B) 
Battesimo del Signore 
Lectio :  1  Lettera di Giovanni  4,  7  -  10 
               Marco  6,  34  -  44 
 
 
1) Preghiera  
Padre santo, che nel battesimo del tuo amato Figlio hai manifestato la tua bonta� per gli uomini, 
concedi a coloro che sono stati rigenerati nell'acqua e nello Spirito di vivere con pieta� e giustizia in 
questo mondo per ricevere in eredita� la vita eterna. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera di Giovanni  4,  7  -  10 
Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l'amore è da Dio: chiunque ama è stato generato da Dio 
e conosce Dio. Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore. In questo si è 
manifestato l'amore di Dio in noi: Dio ha mandato nel mondo il suo Figlio unigenito, perché noi 
avessimo la vita per mezzo di lui. In questo sta l'amore: non siamo stati noi ad amare Dio, ma è lui 
che ha amato noi e ha mandato il suo Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati. 
 
3) Riflessione 11 su 1  Lettera di Giovanni  4,  7  -  10 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
In questi giorni, ha fatto notare il Papa nell’omelia, «la parola chiave nella liturgia e nella Chiesa è 
“manifestazione”: il Figlio di Dio si è manifestato nella festa dell’Epifania ai gentili; nel Battesimo, 
quando scende su di Lui lo Spirito Santo; nelle nozze di Cana, quando fa il miracolo dell’acqua in 
vino». 
 
Proprio «questi sono i tre segni — ha spiegato — che la liturgia porta in questi giorni per parlarci 
della manifestazione di Dio: Dio si fa conoscere». Ma «la domanda è questa: come possiamo 
conoscere Dio?». E così ci troviamo subito davanti — ha affermato Francesco riferendosi alla 
prima lettura odierna (1 Giovanni 4, 7-10) — «l’argomento che prende l’apostolo Giovanni nella 
prima Lettera: la conoscenza di Dio». Dunque, «che cosa è conoscere Dio? Come si può 
conoscere Dio?». 
 
A queste domande, ha detto Francesco, «una prima risposta sarebbe: si può conoscere Dio con la 
ragione». Ma davvero «io posso conoscere Dio con la ragione? In parte sì». Infatti «con il mio 
intelletto, ragionando, guardando le cose del mondo, si può prima capire che c’è un Dio e 
l’esistenza di Dio si può capire in alcune tracce della personalità di Dio». Però, ha precisato il 
Papa, «questo è insufficiente per conoscere Dio», in quanto «Dio si conosce totalmente 
nell’incontro con Lui e per l’incontro la ragione sola non basta, ci vuole un’altra cosa in più: la 
ragione ti aiuta ad andare fino a un certo punto, poi ti accompagna più avanti». 
 
Nella sua lettera «Giovanni dice chiaramente cosa è Dio: Dio è amore». Perciò «soltanto per la 
strada dell’amore tu puoi conoscere Dio». Certo, ha aggiunto Francesco, «amore ragionevole, 
accompagnato dalla ragione, ma amore». Forse, a questo punto, ci si potrebbe domandare «ma 
come posso amare quello che non conosco?». La risposta è chiara: «Ama quelli che tu hai vicino». 
Proprio «questa è la dottrina di due comandamenti: il più importante è amare Dio, perché Lui è 
amore». Il secondo, invece, «è amare il prossimo ma, per arrivare al primo, dobbiamo salire per gli 
scalini del secondo». In una parola, ha spiegato il Papa, «attraverso l’amore al prossimo arriviamo 
a conoscere Dio, che è amore» e «soltanto amando ragionevolmente, ma amando, possiamo  

                                                 
11  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  - PAPA FRANCESCO - MEDITAZIONE MATTUTINA NELLA 
CAPPELLA DELLA DOMUS SANCTAE MARTHAE - Giovedì, 8 gennaio 2015 -  in  www.vatican.va  -  
Monastero Domenicano Ma tris Domini 



Edi.S.I.  29

arrivare a questo amore». 
 
Francesco ha voluto quindi ripetere le parole scritte da san Giovanni: «Carissimi, amiamoci gli uni 
agli altri, perché l’amore è da Dio. Chiunque ama è stato generato da Dio». Ma, ha ricordato, «tu 
non puoi amare se Dio non ti mette l’amore dentro, non ti genera quest’amore», perché «chi ama 
conosce Dio». Invece, scrive san Giovanni, «chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è 
amore». Però, ha messo in guardia il Papa, qui non si parla di «amore da telenovela». È piuttosto 
un «amore solido, forte», un «amore eterno che si manifesta — la parola di questi giorni è 
“manifestazione” — nel suo Figlio venuto per salvarci». Dunque è un «amore concreto, un amore 
di opere e non di parole». Ecco, allora, che «per conoscere Dio ci vuole tutta una vita: un 
cammino, un cammino di amore, di conoscenza, di amore per il prossimo, di amore per quelli che 
ci odiano, di amore per tutti». 
 
È Gesù stesso, ha fatto presente il Papa, che «ci ha dato l’esempio dell’amore». E appunto «in 
questo sta l’amore: non siamo stati noi ad amare Dio, ma è stato Lui che ha amato noi e ha 
mandato suo Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati». Per questo «nella persona di 
Gesù possiamo contemplare l’amore di Dio». E «facendo quello che Gesù ci ha insegnato 
sull’amore per il prossimo, arriviamo — scalino per scalino — all’amore di Dio, alla conoscenza di 
Dio che è amore». 
 
Il Papa ha evidenziato che l’apostolo Giovanni, nella sua lettera, «va un po’ avanti» quando 
afferma «in questo sta l’amore» e cioè che «non siamo stati noi ad amare Dio, ma Lui ci ha amato 
per primo: Dio ci precede nell’amore». Infatti, ha fatto notare Francesco, «quando io incontro Dio 
nella preghiera, sento che Dio mi amava prima che io cominciassi a cercarlo». Sì, «Lui sempre 
prima, Lui ci aspetta, Lui ci chiama». E «quando noi arriviamo, Lui è lì!». 
 
A questo proposito il Papa ha fatto riferimento a un altro passo della Scrittura (Geremia 1, 11-12), 
citandolo letteralmente: «Che bello quello che dice Dio a Geremia: cosa vedi Geremia? — Un 
ramo di mandorlo, Signore — Hai visto bene! Sono io che vigilo sulla mia Parola perché si 
realizzi». E «il fiore del mandorlo — ha spiegato Francesco — è il primo a fiorire nella primavera, il 
primo». Ciò sta a significare che «il Signore è lì, vigilante», è sempre «il primo come il mandorlo, ci 
ama per primo». E anche noi, ha assicurato il Papa, «avremo sempre questa sorpresa: quando ci 
avviciniamo a Dio attraverso le opere di carità, attraverso la preghiera, nella Comunione, nella 
Parola di Dio, troviamo che Lui è lì, per primo, aspettandoci, così ci ama». E proprio «come il fiore 
del mandorlo, è il primo». Davvero, ha rimarcato Francesco, «quel versetto di Geremia ci dice 
tanto». 
 
Sulla stessa scia si pone anche l’episodio presentato dal brano del Vangelo di Marco (6, 34-44 ) 
proposto dalla liturgia. «Prima si dice che Gesù ebbe compassione di tanta gente, è l’amore di 
Gesù: ha visto tanta gente, come pecore che non avevano pastore, disorientate». Ma anche oggi, 
ha ricordato Francesco, c’è «tanta gente disorientata nelle nostre città, nei nostri Paesi: tanta 
gente». Quando «Gesù ha visto questa gente disorientata si è commosso: incomincia a insegnare 
loro la dottrina, le cose di Dio e la gente lo sentiva, lo ascoltava tanto bene perché il Signore 
parlava bene, parlava al cuore». 
 
Poi, racconta Marco nel suo Vangelo, Gesù, accortosi che quelle cinquemila persone non avevano 
neppure mangiato, chiese ai discepoli di provvedere. È dunque Cristo che «per primo va 
all’incontro con la gente». Da parte loro, forse «i discepoli si sono un po’ innervositi, hanno sentito 
fastidio e la loro risposta è forte: dobbiamo andare a comprare 200 denari di pane e dare loro da 
mangiare?». Così se «l’amore di Dio era primo, i discepoli non avevano capito niente». Ma è 
proprio «così l’amore di Dio: sempre ci aspetta, sempre ci sorprende». È «il Padre, nostro Padre 
che ci ama tanto, che sempre è disposto a perdonarci, sempre». E non una volta» ma «settanta 
volte sette: sempre». Appunto «come un Padre pieno di amore». Così «per conoscere questo Dio 
che è amore dobbiamo salire per lo scalino dell’amore per il prossimo, per le opere di carità, per le 
opere di misericordia che il Signore ci ha insegnato». 
 



Edi.S.I.  30

Francesco ha concluso proprio con la preghiera «che il Signore, in questi giorni che la Chiesa ci fa 
pensare alla manifestazione di Dio, ci dia la grazia di conoscerLo per la strada dell’amore». 
 
● Ecco ancora oggi la lettura della prima lettera di san Giovanni apostolo. Alcuni temi sono stati già 
affrontati negli altri brani: l'essere figli di Dio che nasce dall'amore; Gesù come vittima di 
espiazione. In particolare si ricorda qui la vera caratteristica di Dio. Dio è amore e tutto il piano di 
salvezza da lui ideato e realizzato non ha altro fine che l'amore. 
 
● 7 Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l'amore è da Dio: chiunque ama è stato generato da 
Dio e conosce Dio. 
I cristiani devono amarsi gli uni gli altri, l'amore è una cosa positiva, viene da Dio. L'atto di amare è 
una caratteristica di coloro che provengono da Dio e lo conoscono. Questo è l'unico motivo del 
comandamento dell'amore. 
 
● 8 Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore. 
Prova contraria: chi non ama non ha conosciuto Dio. Non puoi conoscere Dio e non amare. Dio è 
l'amore stesso, una sua caratteristica fondamentale, non è una sua azione tra le tante. 
 
● 9 In questo si è manifestato l'amore di Dio in noi: Dio ha mandato nel mondo il suo Figlio 
unigenito, perché noi avessimo la vita per mezzo di lui. 
Il nostro Dio non si nasconde, non vive nella sua sfera divina, ma si è voluto manifestare 
all'umanità, ha mandato il suo Figlio. Ecco il piano della salvezza che si realizza attraverso 
l'incarnazione. L'amore di Dio Padre ha come obiettivo la nostra vita, una vita in pienezza, felice, 
libera dalla morte e dalla sofferenza. 
 
● 10 In questo sta l'amore: non siamo stati noi ad amare Dio, ma è lui che ha amato noi e ha 
mandato il suo Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati. 
Quindi il Padre ha fatto il primo passo, ci ha amati e ha posto in atto un piano concreto di salvezza. 
Lui non ci ha amati a parole, ma con i fatti. Quali fatti? L'incarnazione del Figlio e la sua offerta 
come agnello del sacrificio, il cui sangue cancella i peccati degli uomini e salva dalla morte. La 
vittima di espiazione ci riporta agli animali che venivano offerti nel tempio per il perdono dei 
peccati. Gesù è il vero e definitivo Agnello che ci dona la vera salvezza. 
.______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  :  Vangelo secondo  Marco  6,  34  -  44   
In quel tempo, sceso dalla barca, Gesù vide una grande folla, ebbe compassione di loro, perché 
erano come pecore che non hanno pastore, e si mise a insegnare loro molte cose. 
Essendosi ormai fatto tardi, gli si avvicinarono i suoi discepoli dicendo: «Il luogo è deserto ed è 
ormai tardi; congedali, in modo che, andando per le campagne e i villaggi dei dintorni, possano 
comprarsi da mangiare». Ma egli rispose loro: «Voi stessi date loro da mangiare». Gli dissero: 
«Dobbiamo andare a comprare duecento denari di pane e dare loro da mangiare?». Ma egli disse 
loro: «Quanti pani avete? Andate a vedere». Si informarono e dissero: «Cinque, e due pesci». 
E ordinò loro di farli sedere tutti, a gruppi, sull'erba verde. E sedettero, a gruppi di cento e di 
cinquanta. Prese i cinque pani e i due pesci, alzò gli occhi al cielo, recitò la benedizione, spezzò i 
pani e li dava ai suoi discepoli perché li distribuissero a loro; e divise i due pesci fra tutti. 
Tutti mangiarono a sazietà, e dei pezzi di pane portarono via dodici ceste piene e quanto restava 
dei pesci. Quelli che avevano mangiato i pani erano cinquemila uomini. 
 
5) Riflessione  12 sul Vangelo secondo Marco  6,  34  -  44   
●. Gesù ha pietà della folla perché è disorganizzata. Non c'è nessuno che si occupi di essa ed è 
abbandonata a se stessa: non forma un popolo ma un'accozzaglia. La pietà di Gesù si traduce in 
insegnamento. Nel vangelo di Marco, quando Gesù si trova con la folla, si può stare certi che non 
perderà l'occasione per istruirla. Il seguito del vangelo ribadirà, con maggiore forza, questa 

                                                 
12  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron – don Franco Mastrolonardo  in  
www.preg.audio.org - don Luigi Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com   



Edi.S.I.  31

costante di Gesù: "La folla accorse di nuovo a lui e di nuovo egli l'ammaestrava, come era solito 
fare" (Mc 10,1). 
Il legame che Marco instaura tra insegnamento e formazione di un popolo non è artificiale. Siamo 
davanti a un gregge senza pastore, un gregge disperso: solo la parola di Gesù può radunare e 
riunire gli smarriti e i dispersi. E dopo la parola, il pane; parola e pane che saziano la fame 
integrale delle folle: come nelle nostre Eucaristie. 
Viene in mente l'inquietudine di Mosè, ormai prossimo alla morte, quando chiese a Dio di 
provvedere alla sua successione dando un capo alla comunità radunata nel deserto (Nm 27,15-
17). Anche Ezechiele confidava ai suoi ascoltatori la speranza che Dio si sarebbe preso 
personalmente cura del proprio gregge procurandogli un buon pasto e dandogli come pastore un 
nuovo Davide per porre fine al suo errare (Ez 34). Il salmo 23 aveva ripreso questo tema del Dio-
pastore che offre al suo popolo il riposo per rinfrancarlo e apparecchiargli la mensa. 
Il riposo dei discepoli consiste nel bere alla fonte della misericordia divina, incarnata in Gesù, e nel 
fare propria la tenerezza di Dio per il suo popolo: così si impara a diventare apostoli. Gesù li invita 
a fare propria la sua ansia per le folle: ciò implica il preciso impegno di istruirle e di nutrirle (6,37-
41) prima di concedersi il tempo per mangiare e riposarsi (6,31). 
Assumendo la sua missione di Pastore-Messia annunciato dai profeti (Es 34,23-25; 37,24) e 
invocato dalla preghiera del popolo ebraico (Sal 74,1; 77,21; 78,52-53.70-72, 80,1), Gesù comincia 
ad insegnare loro molte cose (v. 34). Marco, che attribuisce sempre molta importanza 
all'insegnamento di Gesù, non ne specifica mai il contenuto, come se volesse far capire che 
questo contenuto è la persona stessa di Gesù. 
La prima moltiplicazione dei pani (vv. 33-34) ha sicuramente l'intento di presentarci Gesù come 
pastore d'Israele che, in luogo deserto, dona il pane al popolo della prima alleanza, agli ebrei. Il 
racconto viene descritto sul modello del miracolo operato dal profeta Eliseo (2Re 4,42-44), 
mettendo però in risalto il divario tra i due (venti pani per cento persone in 2Re 4, cinque pani per 
cinquemila uomini in Marco), in modo che emerga la maggiore grandezza di Gesù rispetto al 
profeta. 
Questa prima moltiplicazione, secondo Marco, avviene in terra d'Israele, sulla riva occidentale del 
lago. Inoltre, le cifre riportate sembrano avere anche un significato simbolico: i cinque pani 
moltiplicati ricordano i cinque libri della Legge di cui Gesù era Maestro; i dodici canestri avanzati 
appaiono come una destinazione del pane alle dodici tribù d'Israele, e la distribuzione per gruppi, 
certamente, riguarda soltanto il popolo eletto nell'ordine operato da Mosè nel deserto (Es 18,24-
26; Dt 1,15). 
Tutte queste particolarità indicano la prima moltiplicazione dei pani come azione destinata anzitutto 
ai giudei e come prefigurazione dell'Eucaristia riservata prima ad essi, quale garanzia del 
compimento delle promesse dell'Antico Testamento. Lo ricorderà ben presto Gesù alla donna siro-
fenicia: "Lascia prima che si sfamino i figli" (Mc 7,27). 
Questo brano è iniziato svelando la sorgente del dono del Signore: "vide molta folla e si commosse 
per loro" (v. 34). La compassione è l'essenza nascosta di Dio, che lo porterà a dare la vita per noi. 
Il banchetto che Gesù imbandisce nel deserto è ben diverso da quello di Erode nel palazzo (Mc 
6,21-29). Partecipando alla mensa di Cristo, il discepolo passa dall'egoismo e dalla brama 
dell'avere, del potere e dell'apparire, a una vita nuova nell'amore sotto il segno del dono e del 
servizio in umiltà. Entra a far parte di un popolo nuovo che ha le caratteristiche del pane che 
mangia. Perché l'uomo è ciò che mangia. Gesù ha detto: "Chi mangia di me, vivrà per me" (Gv 
6,57). 
 
● Gesù sembra strattonato da una parte e dall’altra. Da una parte i discepoli, il piccolo gruppo che 
lo segue fedele dalla Galilea, dall’altra parte il popolo, la folla numerosa; da una parte gli apostoli, i 
chiamati, gli eletti; dall’altra la gente di ogni giorno, quelli della strada, la periferia. Gesù cerca un 
luogo solitario per far riposare i suoi, per condividere con loro le fatiche pastorali; ma oltre ci sono 
fatiche ancora più pressanti, le fatiche di chi non sa come sbarcare il lunario, dei malati, dei 
disperati. 
Dovunque si giri Gesù incrocia scenari difficili; ci sarebbe solo da chiuder gli occhi e scappar via; 
ma Gesù ha verso tutti uno sguardo di compassione. Compatire, patire con. Gesù abbraccia 
questa umanità, così come gli si presenta. Ma quello che l’addolora di più è la mancanza di 
pastori. Così cita l’evangelista Marco: Gesù ebbe compassione di loro, perché erano come pecore 



Edi.S.I.  32

che non hanno pastore. Non tanto dei poveri, ma di chi se ne occupa; non tanto dei malati, ma di 
chi se ne cura; non tanto dei disperati, ma di chi gli da speranza, non tanto di chi piange, ma di chi 
raccoglie le lacrime. Di questo è preoccupato Gesù. Lui sa che l’umanità si regge sul prendersi 
cura gli uni degli altri. Occorrono pastori che curano il gregge. Anche oggi, sapete? E non si tratta 
di mancanza di preti. Oggi mancano i padri. Sono loro i pastori del gregge, delle famiglie. Come 
recuperare famiglie e comunità quando mancano i padri? 
Ma cosa si può fare? Nel Vangelo Gesù l’ha un po' risolta così, dice: si mise ad insegnar loro molte 
cose. Probabilmente è questa la strada: annunciare il Regno, formare le coscienze, educare i 
giovani. 
 
● “Come Gesù fu sbarcato, vide una gran folla e ne ebbe compassione, perché erano come 
pecore che non hanno pastore; e si mise a insegnare loro molte cose”. La descrizione iniziale del 
Vangelo di oggi la dice lunga su ciò che suscita la compassione di Cristo: il senso di spaesamento 
della gente. La radice di questo smarrimento diffuso è nella mancanza di pastori. In fondo il ruolo 
di un pastore è quello di indicare una strada, un pascolo, un rifugio, una protezione. 
Esistenzialmente questo si traduce con un’unica parola: indicare un Senso. Infatti è proprio quando 
viene a mancare un Senso, un significato profondo alla vita, che viviamo come smarriti, spaesati, 
frastornati, senza mete precise e per tentativi. Stare con Cristo significa recuperare qualcosa che 
riempia nuovamente di senso ciò che senso non ha più. Ma stare con Cristo significa sentirsi presi 
sul serio anche in bisogni molto concreti, molto reali: “Essendo già tardi, i discepoli gli si 
accostarono e gli dissero: «Questo luogo è deserto ed è già tardi; lasciali andare, affinché vadano 
per le campagne e per i villaggi dei dintorni e si comprino qualcosa da mangiare»”. I discepoli 
sembrano confinare Gesù nel puro teorico, in colui che impartisce lezioni spirituali, che aiuta le 
persone con le parole e gli insegnamenti, ma che quando le persone si trovano a problemi concreti 
e reali bisogna mandarli da altri. Se la religione si occupa di anime senza corpi allora questa non è 
la religione di Cristo, perché Cristo si occupa di persone tutte intere. Persone fatte di carne e di 
spirito, persone fatte di bisogno e di desideri. Persone fatte di concretezza e profondità. Credo che 
sia stato per questo che Gesù ha compiuto questo famoso miracolo della moltiplicazione dei pani e 
dei pesci, per convertire tutti noi sul fatto che Egli non si occupa di una sola nostra parte, ma di 
tutto, e che la logica dell’incarnazione è quella logica che non ci fa dire a un povero affamato ti 
benedico e vai in pace, ma ci fa fermare con lui a cercare da mangiare concretamente. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- I ministri della Chiesa rivelino con la parola del Vangelo il tuo volto misericordioso e aiutino 
uomini e donne a intraprendere nuovi cammini. Preghiamo ? 
- Tutti gli uomini di buona volontà, impegnati nella promozione di opere di pace e di fraterna 
convivenza, siano perseveranti nel costruire un mondo nuovo, fondato sulla potenza dell'amore e 
del perdono. Preghiamo. ? 
- Coloro che hanno responsabilità in campo politico e sociale non lascino inascoltato il grido di 
quanti vivono nella miseria, nell'oppressione e nell'abbandono. Preghiamo ? 
- Quanti sono afflitti da sofferenze fisiche o morali, attingano forza guardando a Gesù, il salvatore 
che si e� caricato dei nostri dolori. Preghiamo ? 
- Lo Spirito Santo che opera in questa Eucaristia dilati la nostra capacità di amare e di servire nella 
misura di colui che ha dato la sua vita per noi. Preghiamo ? 
- Accogli, o Padre, la nostra preghiera come hai accolto la fede umile e obbediente di Maria, 
Vergine Madre, e rivelaci la gloria del tuo Figlio ? 
- In base a cosa cerco di amare i miei fratelli, le persone che mi stanno accanto? 
- Da quali elementi posso riconoscere chi ha conosciuto Dio e cerca di amare gli altri? 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  33

7) Preghiera finale :  Salmo  71 
Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra. 
 
O Dio, affida al re il tuo diritto, 
al figlio di re la tua giustizia; 
egli giudichi il tuo popolo secondo giustizia 
e i tuoi poveri secondo il diritto. 
 
Le montagne portino pace al popolo 
e le colline giustizia. 
Ai poveri del popolo renda giustizia, 
salvi i figli del misero. 
 
Nei suoi giorni fiorisca il giusto 
e abbondi la pace, 
finché non si spenga la luna. 
E dòmini da mare a mare, 
dal fiume sino ai confini della terra. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  34

Lectio del sabato   9   gennaio   2027 

 
Sabato della Prima Settimana del Tempo di Natale  (Anno  B) 
Lectio : 1  Lettera di Giovanni  4,  11  -  18 
            Marco  6,  45  -  52   
 
 
1) Preghiera  
O Dio, luce del mondo, concedi a tutte le genti il bene di una pace duratura e fa' risplendere nei 
nostri cuori quella luce radiosa che illuminò la mente dei nostri padri. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera di Giovanni  4,  11  -  18 
Carissimi, se Dio ci ha amati così, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri. Nessuno mai ha visto 
Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l'amore di lui è perfetto in noi. In questo si 
conosce che noi rimaniamo in lui ed egli in noi: egli ci ha donato il suo Spirito. E noi stessi abbiamo 
veduto e attestiamo che il Padre ha mandato il suo Figlio come salvatore del mondo. Chiunque 
confessa che Gesù è il Figlio di Dio, Dio rimane in lui ed egli in Dio. E noi abbiamo conosciuto e 
creduto l'amore che Dio ha in noi. Dio è amore; chi rimane nell'amore rimane in Dio e Dio rimane in 
lui. In questo l'amore ha raggiunto tra noi la sua perfezione: che abbiamo fiducia nel giorno del 
giudizio, perché come è lui, così siamo anche noi, in questo mondo. Nell'amore non c'è timore, al 
contrario l'amore perfetto scaccia il timore, perché il timore suppone un castigo e chi teme non è 
perfetto nell'amore. 
 
3) Riflessione 13  su  1  Lettera di Giovanni  4,  11  -  18 
● Se Dio ci ha amato, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri. Nessuno mai ha visto Dio; se ci 
amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l'amore di lui è perfetto in noi. -  Come vivere questa 
Parola? 
Davvero Giovanni, l'apostolo che ha appoggiato il capo sul cuore di Cristo (o qualche suo intimo 
discepolo) è il rivelatore della strada regia per andare a Dio: quella dell'amore. Percepirsi amati dal 
Signore è così fondamentale che segna e orienta in modo inequivocabile il nostro agire. Abbiamo, 
in sostanza, una cosa sola da fare: amarci gli uni gli altri. E sulle prime questa affermazione non 
può che suscitare il più largo consenso da parte di tutti. Sì, la fede cristiana è quella che coniuga 
meglio, più intimamente l'amore di Dio e degli uomini, è quella che t'inonda di luce proprio 
dicendoti: "nessuno ha mai visto Dio ma se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi". Si direbbe 
che il nostro volerci bene è come un gran vento, una specie di "tifone" che attira Dio, quasi lo 
costringe a dimorare in noi. Attenzione però! In questa stessa lettera è anche scritto: "Chiunque 
riconosce che Gesù è il Figlio di Dio, Dio dimora in lui e lui in Dio". È molto importante coniugare le 
due cose. L'amore con cui siamo chiamati ad amarci scaturisce infatti dal nostro essere ben 
fondati su Gesù "autore e perfezionatore della nostra fede" come dice la lettera agli Ebrei. Egli è 
colui che non solo ci ha manifestato l'amore di Dio incarnandosi ma, con la potenza del suo 
mistero di morte e risurrezione, ci consente di amare al di là delle nostre debolezze e incapacità 
umane. 
Oggi, nella mia pausa contemplativa, mi soffermerò a contemplare Gesù Bambino nella squallida 
grotta. E gli dirò: 
Guarda che l'amore resta per me una bella parola, un sentimento sublime ma utopico, se tu non mi 
aiuti. Sì, amare veramente mi diventa possibile con te, solo con la tua forza. Dammela e vivrò! 
Ecco la voce della fondatrice delle "Piccole Sorelle di Gesù" (Piccola Sorella Magdeleine di Gesù) : 
La fede se ne va, l'amore si spegne perché non si trovano dei veri focolari di amore fraterno. Si è 
stanchi della "carità" in generale, si ha troppo bisogno di amicizia, di tenerezza e, se non la si trova 
presso chi si presenta come discepolo di Cristo, allora si cerca altrove... 
 
 

                                                 
13  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio – Patrizia Gasponi  in 
www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  35

● Riprendendo l’appellativo iniziale «carissimi», Giovanni ribadisce con forza: «se Dio ci ha amati 
così, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri». Prima di essere un dovere imposto, l’amore è 
perciò un dono offerto da Dio. E poi annota come l’unica possibilità di fare esperienza di Dio sia 
l’amore reciproco. Dio non si raggiunge anzitutto con l’intelligenza, ma lo si sperimenta nell’amore 
sincero e concreto. Egli si svela unicamente a coloro che hanno imparato ad amare di vero cuore. 
Chi non ama, non può conoscere Dio, ed è inutile che parli di Lui (come facevano gli eretici): 
parlerebbe di una realtà di cui non ha alcuna esperienza. Amarsi a vicenda e conoscere Dio: due 
cose diverse e tuttavia intimamente legate. Una bella tradizione riportata da san Girolamo racconta 
quanto fosse essenziale per Giovanni questa dimensione dell’amore fraterno nella vita della 
Chiesa. Egli riferisce che a Efeso, un Giovanni ormai vecchissimo e infermo, non potendo più 
parlare a lungo si limitava a ripetere: «Figli miei, amatevi gli uni gli altri». Di fronte all’obiezione dei 
suoi ascoltatori, stanchi di sentirsi dire sempre e solo quelle parole, egli rispose: «Questo è il solo 
comandamento del Signore e, se fosse anche il solo ad essere osservato, basterebbe». Non 
potendo vedere Dio faccia a faccia qui sulla terra, i credenti verificano la sua presenza in loro e in 
mezzo a loro grazie all’amore fraterno vissuto nell’ambito della comunità e reso possibile dal dono 
dello Spirito Santo. Sant’Agostino spiega con la consueta incisività: «Interroga il tuo cuore: se esso 
è pieno di carità, hai in te lo Spirito». Nello Spirito Santo i cristiani confessano Gesù quale Figlio di 
Dio fattosi carne, Amore concreto. Un ulteriore frutto dello Spirito Santo che dimora nel cuore dei 
credenti è l’assenza di timore, perché chi teme non è giunto a pienezza nell’amore. Dallo Spirito, 
poi, i credenti ricevono la consolazione e la testimonianza di appartenere totalmente a Dio, di 
essere loro stessi, già ora, simili a Gesù, amati in Lui e come Lui. Quando dunque tra i cristiani 
regna un sincero amore fraterno, allora c’è fiducia e sicurezza nei confronti del giorno del giudizio: 
cessa la paura del castigo e si confida solamente nella infinita misericordia di Dio. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo  Marco  6,  45  -  52   
[Dopo che i cinquemila uomini furono saziati], Gesù subito costrinse i suoi discepoli a salire sulla 
barca e a precederlo sull'altra riva, a Betsàida, finché non avesse congedato la folla. Quando li 
ebbe congedati, andò sul monte a pregare.Venuta la sera, la barca era in mezzo al mare ed egli, 
da solo, a terra. Vedendoli però affaticati nel remare, perché avevano il vento contrario, sul finire 
della notte egli andò verso di loro camminando sul mare, e voleva oltrepassarli. Essi, vedendolo 
camminare sul mare, pensarono: «È un fantasma!», e si misero a gridare, perché tutti lo avevano 
visto e ne erano rimasti sconvolti. Ma egli subito parlò loro e disse: «Coraggio, sono io, non 
abbiate paura!». E salì sulla barca con loro e il vento cessò. E dentro di sé erano fortemente 
meravigliati, perché non avevano compreso il fatto dei pani: il loro cuore era indurito. 
 
5) Riflessione 14  sul Vangelo secondo  Marco  6,  45  -  52 
● Anche la questione della fede è sempre legata alla vera identità di Gesù. Chi è Gesù? E chi è 
Gesù per me? Chi sto seguendo oggi? E’ una presenza viva o penso anche io di seguire un 
fantasma? Sono queste le domande fondamentali in un cammino di sequela. 
Pensate ai discepoli del Vangelo di oggi. Sulla barca non distinguono tra Gesù e un fantasma. E 
non è la prima volta. Diverse volte è tirata in ballo la questione dei fantasmi. E ogni volta Gesù li 
sgrida per la poca fede. Ad ogni confusione di identità c’è il rimprovero del maestro per la loro 
incredulità. 
Certo! Perché se non riesco a riconoscere la verità del Cristo, come potrò credere? 
Ma cos’è, e chi è questo fantasma ? Il fantasma è ciò che immagino, che idealizzo, che proietto 
nella mia mente. E’ come un ragazzino che idealizza la carina compagna di classe, la pensa, la 
sogna, la segue su Facebook, ma in realtà non la conosce o meglio conosce solo quello che la sua 
mente ha fantasticato su di lei. In verità il fantasma non esiste nella realtà. Invece Gesù si. Ma se 
passo la vita a credere nel fantasma piuttosto che in Gesù come potrò amarlo? 
 
● “Subito dopo Gesù obbligò i suoi discepoli a salire sulla barca e a precederlo sull'altra riva, verso 
Betsaida, mentre egli avrebbe congedato la folla”. Raramente Gesù è così risoluto nell’impartire un 

                                                 
14  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Franco Mastrolonardo  in  www.preg.audio.org  -  don Luigi 
Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com  -  Carmelitani 



Edi.S.I.  36

ordine ma il vangelo di oggi inizia invece proprio con una risolutezza che non ammette 
contestazioni. E la cosa che colpisce di più sta nel fatto che questo comando riguarda la salute dei 
discepoli. Infatti li obbliga a una pausa, a fermarsi, a prendersi del tempo per loro. È Lui a 
sparecchiare dopo il miracolo della moltiplicazione dei pani e dei pesci. I discepoli che hanno solo 
collaborato a quel miracolo devono obbedire a Gesù che dice loro: “fermatevi, datevi una calmata, 
prendetevi un po’ di tempo per voi; io vi raggiungo dopo”. Quasi mai riflettiamo che a Gesù non 
stanno a cuore i nostri eroismi, il nostro correre continuamente, il non fermarci mai. A Lui stiamo a 
cuore noi, il nostro vero bene, e ciò che ci fa davvero bene. E delle volte per recuperare questo 
vero bene bisogna avere l’umiltà di una pausa. Qualunque sia la nostra vocazione o qualunque 
cosa facciamo nella vita, dobbiamo liberarci dalla logica aziendale di produrre sempre per 
recuperare la logica di non far diventare disumano ciò che stiamo facendo, fosse anche il bene. 
Ma è il proseguio della frase che fa riflettere ancora di più: “Preso commiato, se ne andò sul monte 
a pregare”. Gesù sente continuamente il bisogno di pregare. La preghiera per Lui non è un dovere, 
né un rito, né un’abitudine. La preghiera per Gesù è come l’ossigeno, come ciò che lo riporta 
costantemente al Suo vero centro, a ciò che conta, al motivo per cui è venuto al mondo. Ma in 
fondo non dovrebbe essere così anche per noi? Per quale motivo dovremmo pregare se non per 
ritornare all’Essenziale? La vita, con i suoi ritmi, molto spesso ci distrae, ci conduce fuori rotta, ci fa 
vivere per dettagli che non valgono la pena. La preghiera ci fa tornare a ciò che conta, a ciò che dà 
di nuovo significato a tutto. La preghiera è tornare a Cristo nel cuore delle nostre tempeste. 
 
● Dopo la moltiplicazione dei pani (vangelo di ieri), Gesù ordinò i discepoli a salire sulla barca. 
Perché? Marco non lo spiega. Il vangelo di Giovanni dice quanto segue. D'accordo con la 
speranza dell'epoca, il Messia ripeterà il gesto di Mosè di alimentare la moltitudine nel deserto. Per 
questo, dinanzi alla moltiplicazione dei pani, la gente conclude che Gesù doveva essere il messia 
atteso, annunciato da Mosè (cf. Dt 18,15-18) e voleva fare di lui un re (cf. Gv 6,14-15). Questa 
decisione della gente era una tentazione sia per Gesù che per i discepoli. Per questo, Gesù li 
obbliga ad imbarcare. Voleva evitare che si contaminassero con l'ideologia dominante, poiché il 
"fermento di Erode e dei farisei", era molto forte (Mc 8,15). Gesù stesso, affronta la tentazione per 
mezzo della preghiera. 
 
● Marco descrive con arte gli eventi. Da un lato, Gesù sale su un monte a pregare. Dall'altro, i 
discepoli vanno verso il mare e salgono sulla barca. Sembra quasi un quadro simbolico che 
prefigura il futuro: è come se Gesù salisse al cielo, lasciando i discepoli soli in mezzo alle 
contraddizioni della vita, nella fragile barca della comunità. Era di notte. Loro erano in alto mare, 
tutti insieme nella piccola barca, volendo avanzare remando, ma il vento era contrario. Erano 
stanchi. Era di notte, tra le 3 e le 6 del mattino. Le comunità del tempo di Marco erano come i 
discepoli. Di notte! Vento contrario! Non pescavano nulla, nonostante lo sforzo compiuto! Gesù 
sembrava assente! Ma lui era presente e si avvicinò a loro, ma loro, come i discepoli di Emmaus, 
non lo riconobbero (Lc 24,16). 
 
● Al tempo di Marco, attorno all'anno 70, la barchetta delle comunità doveva affrontare il vento 
contrario sia di alcuni giudei convertiti che volevano ridurre il mistero di Gesù alle profezie e figure 
dell'Antico Testamento, sia di alcuni pagani convertiti che pensavano che fosse possibile una certa 
alleanza della fede in Gesù con l'impero. Marco cerca di aiutare i cristiani a rispettare il mistero di 
Gesù e non voler ridurre Gesù ai propri desideri ed idee. 
 
● Gesù arriva camminando sulle acque del mare della vita. Loro gridano presi dalla paura, perché 
pensano che si tratta di un fantasma. Come avviene nel brano dei discepoli di Emmaus, Gesù fa 
un gesto che indica che vuole continuare a camminare (Lc 24,28). Ma il loro grido lo spinge a 
cambiare rotta, si avvicina e dice: "Coraggio, sono io, non temete!" Qui, di nuovo, chi conosce la 
storia dell'Antico Testamento, ricorda alcuni fatti molto importanti: (a) Ricorda che la gente, protetta 
da Dio, attraversò senza paura il Mar Rosso; (b) Ricorda che Dio, chiamando Mosè, dichiarò varie 
volte il suo nome, dicendo: "Sono io!" (cf. Es 3,15); (c) Ricorda anche il libro di Isaia che 
rappresenta il ritorno dall'esilio come un nuovo Esodo, dove Dio appare ripetendo numerose volte: 
"Sono io!" (cf. Is 42,8; 43,5.11-13; 44,6.25; 45,5-7). Questo modo di evocare l'Antico Testamento, 



Edi.S.I.  37

di usare la Bibbia, aiutava le comunità a percepire meglio la presenza di Dio in Gesù e nei fatti 
della vita. Non temete! 
 
● Gesù sale sulla barca ed il vento cessò. Ma la paura dei discepoli, invece di terminare, aumenta. 
L'evangelista Marco fa un commento critico e dice: "Non avevano capito il fatto dei pani, essendo il 
loro cuore indurito." (6,52). L'affermazione cuore indurito evoca il cuore indurito del faraone (Es 
7,3.13.22) e della gente nel deserto (Sal 95,8) che non voleva ascoltare Mosè e pensava solo a 
ritornare in Egitto (Num 20,2-10), dove c'era pane e carne a sazietà (Es 16,3). 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Per l'unione delle Chiese cristiane, perché possano dimenticare antiche fratture e cercare 
insieme la via dell'unità. Preghiamo ? 
- Per il Papa, i vescovi e i sacerdoti, perché più spesso parlino di Cristo come fratello 
misericordioso, buono, mite, pieno di amore per ogni uomo. Preghiamo ? 
- Per tutte le coppie, perché sappiano amarsi con semplicità e senza egoismi, per essere segno 
dell'amore di Cristo per il mondo. Preghiamo ? 
- Per le famiglie, perché le incomprensioni tra genitori e figli possano essere appianate dall'affetto 
che li lega. Preghiamo ? 
- Per le persone che hanno paura, soggezione e timore di Dio, perché possano conoscerlo come 
Padre che per primo le ama di amore infinito. Preghiamo ? 
- Per chi si guadagna il pane di ogni giorno con un lavoro faticoso e pesante. Preghiamo ? 
- Per chi non si sente amato da nessuno.  Preghiamo ? 
- Dio onnipotente, che ti sei rivelato nel volto di Gesù, ascolta le preghiere del tuo popolo, perché 
ancora una volta faccia esperienza del tu amore che di tutto si interessa e tutto ascolta.  
Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  71 
Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra. 
 
O Dio, affida al re il tuo diritto, 
al figlio di re la tua giustizia; 
egli giudichi il tuo popolo secondo giustizia 
e i tuoi poveri secondo il diritto. 
 
I re di Tarsis e delle isole portino tributi, 
i re di Saba e di Seba offrano doni. 
Tutti i re si prostrino a lui, 
lo servano tutte le genti. 
 
Perché egli libererà il misero che invoca 
e il povero che non trova aiuto. 
Abbia pietà del debole e del misero 
e salvi la vita dei miseri. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  38

Indice 

 
 

 
Lectio della domenica   3  gennaio   2027 ....................................................................................... 2 

Lectio del lunedì   4   gennaio  2027................................................................................................ 7 

Lectio del martedì  5   gennaio  2027 ............................................................................................ 13 

Lectio del mercoledì   6  gennaio  2027......................................................................................... 18 

Lectio del giovedì   7  gennaio   2027............................................................................................ 24 

Lectio del venerdì   8  gennaio  2027 ............................................................................................ 28 

Lectio del sabato   9   gennaio   2027............................................................................................ 34 

Indice ............................................................................................................................................ 38 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

www.edisi.eu 


